
K
 O

 R
 R

 E
 S

 P
 O

 N
 D

 E
 N

 Z
  
 0

 2
 /
 2

 5

Gefährliche Erinnerung



I. Termine und Hinweise

S. 5	����������������Termine und Hinweise

II. Beiträge zum Schwerpunktthema: „Gefährliche Erinnerung“

S. 10	��������������Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung

S. 20	��������������„Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?

S. 30	��������������Erinnern – um der Möglichkeit eines Anderen willen

S. 35	��������������Versöhnungstheater. Anmerkungen zur deutschen Erinnerungskultur

III. Berichte aus dem Diözesanverband

S. 49	��������������Für den Frieden kämpfen! Bericht über die Diözesanversammlung am 
5. Juli 2025

S. 51	��������������Bericht des Diözesanvorstandes

S. 56	��������������Bericht des Geschäftsführers des Fördervereins 2024/2025

S. 63	��������������Bericht Friedensreferent September 2024 - Juni 2025

S. 71	��������������Papst Johannes XXIII-Preis 2025 an den Schwesternkonvent in Esterwegen

S. 77	��������������Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen

IV. Berichte von Mitgliedern

S. 89	��������������9. Münsteraner Friedenslauf

S. 91	��������������Die verdrängte Gefahr atomarer Vernichtung!

S. 94	��������������80. Jahrestag der US-amerikanischen Atombombenangri�e auf Hiroshima 
und Nagasaki am 6. und 9. August 1945

S. 96	��������������Neues Friedensbündnis im Kreis Recklinghausen und neue Initiative  
„pax christi Ruhrgebiet“

S. 98	��������������Nichts von dieser Welt ist für uns gleichgültig. Politisches Abendgebet der 
pax christi-Gruppe Sendenhorst

S. 101	�����������Bildende Kunst und Musik tre�en sich. Ausstellung in der Musikschule 
Coesfeld

S. 104	�����������pax christi-Fahrradfriedensfahrt durch den Hümmling

S. 107	�����������Der christliche Friedensbegri� und globale Nachhaltigkeit

S. 111	�����������Rezension. Hannah Brinkmann: Gegen mein Gewissen

S. 113	�����������Rezension. Franz und Klara entstauben - Für die Schule und für die 
Gemeinde

I  Vorwort  I
INHALT

Liebe Friedensfreund*innen,

„Gefährliche Erinnerung“, so der 
Titel dieser frischdrucken Ausgabe 
der Korrespondenz, die ihr in eu-
ren Händen haltet. Der Theologe 
Johann Baptist Metz prägte diesen 
Begri� für die Erinnerung an die Lei-
denden und Opfer der Geschichte 
des Holocaust. Er sieht die Gefähr-
lichkeit der Erinnerung in den in 
ihr au�litzenden Anfragen an die 
Gegenwart – in dieser Erinnerung 
wird eine Sensibilität für das Leid, 
für nicht eingelöste Gerechtigkeit 
und Freiheitsansprüche gebildet. 
Mit diesem Begriff und mit ver-
schiedenen Perspektiven auf vor al-
lem die deutsche Erinnerungskultur 
befassen wir uns im Schwerpunkt 
dieser Ausgabe. 

80 Jahre nach dem Ende des zwei-
ten Weltkrieges und der NS-Dik-
tatur stellt sich ein Problem. Die 
ZeitzeugInnen sterben weg und 
schon in wenigen Jahren wird es 
keine lebenden KZ-Überlebenden 
mehr geben, die über ihre Erfah-
rungen in den Konzentrationslagern 
berichten könnten. Ein Ansatz ist 
die Digitalisierung der Erinnerungs-
arbeit – Jan H. Röttgers setzt sich 
kritisch am Beispiel des digitalisier-

ten Holocaust-Gedenkens damit 
auseinander.

Stefan Leibold analysiert die Erin-
nerungskultur in Bezug auf den 
Holocaust in Deutschland, den USA 
und Israel nach 1945.

Julia Lis beleuchtet, wie das Er-
innern mit unserer Gegenwart 
verknüpft ist und wie Erinnerung 
uns helfen kann, mitten im Grauen 
der aktuellen gesellschaftlichen 
und politischen Krisen anders zu 
reagieren als mit Verzwei�ung oder 
Resignation.

Zum Abschluss des Schwerpunkts 
hinterfragt Max Czollek, den wir im 
Mai im Franz-Hitze Haus begrüßen 
durften, in seinem Essay „Versöh-
nungstheater“ die deutsche Erinne-
rungskultur zum Holocaust kritisch.

Die Schwestern der Mauritzer Fran-
ziskanerinnen im Kloster Esterwe-
gen verstehen sich als „Zeuginnen 
der Zeugen“, die weitersagen, wie 
es wirklich gewesen ist. Sie sind 
Preisträgerinnen unseres Papst-
Johannes XXIII-Preis und bieten sich 
seit 2007 im ehemaligen Konzent-

3



rationslager Esterwegen, der „Hölle 
im Moor“, mit ihrer „absichtslosen 
Präsenz“ an, Hörende und mit den 
Besuchern gemeinsam Fragende 
und Suchende zu sein. Mehr dazu 
im ausführlichen Bericht über ihre 
Arbeit und die Preisverleihung in 
der Gedenkstätte Esterwegen.

Auf unserer diesjährigen wiederum 
gut besuchten Diözesanversamm-
lung am 5. Juli im Könzgenhaus in 
Haltern hatten wir Dr. Wolfgang 
Palaver, emeritierter Professor der 
Sozialethik und Präsident von pax 
christi in Österreich mit seinem 
Vortrag mit der Überschrift „Für den 
Frieden kämpfen. Gewaltfreiheit in 
Zeiten des Krieges“ zu Gast. Den Be-
richt über die DV sowie die Jahres-
berichte unseres Diözesanverbands 
�nden Sie in dieser Ausgabe. Bereits 
zum neunten Mal können wir über 
unseren Friedenslauf berichtet, 
welcher sich zu einem festen Be-
standteil unserer Friedensarbeit 
etabliert hat.

In den Beiträgen von Mitgliedern 
berichtet Gisela Hinricher über 
eine Ausstellung ihrer Bilder in der 
Musikschule Coesfeld – ein Anlass, 
zu dem sich die langjährige lokale 
pax christi Gruppe zusammen-
fand. Die Gruppe Recklinghausen 
berichtet von Aktivitäten rund um 
die atomare Bedrohung und über 
ein neues lokales Friedensbündnis. 
Die pax christi-Gruppe Sendenhorst 

hat im Juli in der St.Martin-Kirche 
in Sendenhorst ein politisches 
Abendgebet unter dem Motto 
„Nichts von dieser Welt ist für uns 
gleichgültig“ durchgeführt. Im 
Mittelpunkt standen dabei die vier 
Enzykliken von Papst Franziskus. 
Unsere Vorsitzende Maria Buchwitz 
war auf zahlreichen Vorträgen und 
Tagungen präsent, den Vortrag 
zum christlichen Friedensbegriff 
und globaler Nachhaltigkeit �nden 
Sie in diesem Heft. Auch in diesem 
Jahr gab es wieder eine pax christi-
Fahrradfriedensfahrt, sechs Teil-
nehmende fuhren drei Tage durch 
den Hümmling und berichten. Den 
Abschluss bilden zwei Rezensionen, 
zum einen über die Graphic Novel 
„Gegen mein Gewissen“ und zum 
anderen über das Unterrichts- und 
Gottesdienstmaterial „Mit Franz 
und Klara von Assisi auf der Suche 
nach einem anderen Leben“.

Wir wünschen viel Freude und 
Erkenntnisse bei der Lektüre und 
freuen uns über Rückmeldungen!

Die Redaktion (die gerne noch 
wachsen kann)
Daniel Kim Hügel
Jan H. Röttgers

Termine und Hinweise

Mittwoch, 19. November 2025, 19:00-21:00 Uhr 

VHS Essen, großer Saal

Die UNO als Rahmen für den Au�au einer 
Weltfriedensordnung

Michael von der Schulenburg, ehemaliger Assistant Secretary-General 
der Vereinten Nationen, arbeitete über 34 Jahre in Friedens- und Entwick-
lungsmissionen der UN und kurzzeitig der OSZE. Ab 1992 arbeitete er in 
leitender Funktion in Ländern, die durch Kriege oder bewa�nete Kon�ikte 
geschwächt und zerrissen waren. Seit 2024 engagiert er sich im EU-
Parlament als o�ener Kritiker einer vom Wunsch nach einer e�ektiveren 
Verteidigungsfähigkeit geprägten Aufrüstungspolitik, welche die EU und 
ihre Mitgliedstaaten derzeit betreiben. 

Der Referent wird über seine vielfältigen Einsätze und seine Idee einer 
UN-Weltfriedensordnung berichten.

Vortrag in Kooperation mit dem Essener Friedensforum (EFF)

Anmeldung zu diesem Vortrag (Kursnr.: 252.1A144N) erbeten bei Frau 
Volmer, VHS Essen, Tel.-Nr.: 0201-8843102, email: annette.volmerqvhs.
essen.de

I  Termine  II  Vorwort  I 54



Samstag, 31. Januar 2026

LVHS Freckenhorst, Am Hagen 1, 48231 Warendorf

Dem Antisemitismus auf die Schliche kommen und ihn 
wirksam bekämpfen

Studientag von pax christi Münster 

Referenten: Dr. Stefan Leibold, Pastoralreferent in Münster; Jan H. Röttgers, 
Kaplan in Münster

„An allem sind die Juden Schuld“, so heißt es in einem Lied des jüdischen 
Komponisten Friedrich Hollaender aus den 1930er Jahren. In diesem Lied 
versuchte er sich satirisch-kritisch mit den antisemitischen Vorwürfen 
auseinanderzusetzen und sie durch Übertreibung zu entkräften. Leider 
gab und gibt es eine lange und unheilvolle Geschichte des Antisemitismus 
auf der Welt und insbesondere in Deutschland. Bei dem Studientag soll 
ein Durchgang bis zu den Wurzeln des Antisemitismus gewagt werden. 
Es sollen auch gängige Antisemitismus-De�nitionen und -Forschungen 
vorgestellt und kritisch diskutiert werden. Außerdem soll das spannungs-
geladene Verhältnis von Israel und Deutschland seit 1948 untersucht und 
kritisch auf die Entwicklungen seit dem 7.Oktober 2023 geblickt werden.

Weitere Infos und Anmeldemöglichkeiten bei der LVHS Freckenhorst und 
unter: https://www.lvhs-freckenhorst.de/ 

Samstag, 21.02.2026, 11-16 Uhr

Gemeindehaus St. Joseph, Münsterstraße 59, Dortmund

Erosion der Menschenrechte

Studientag

Unter dem Arbeitstitel „pax christi regional“ haben sich pax christi-Mit-
glieder aus den Diözesanverbänden Essen, Münster und Paderborn zusam-
mengetan, um in der Region Bochum-Essen-Dortmund-Recklinghausen 
gemeinsame Aktivitäten zu planen und anzubieten.

Als erstes Projekt soll sich eine dreiteilige Reihe von Studientagen mit der 
Erosion der Menschenrechte befassen.

Am 21.02.2026 kommt Herr Prof. Heiner Bielefeldt nach Dortmund. Er wird 
unter dem Thema „Erosion der Menschenrechte“ seine Einschätzungen 
der geopolitischen Lage an Beispielen ausgesuchter Länder darlegen, 
über die Relevanz des UN-Menschenrechtsrates sprechen und erläutern, 
welche politischen Strategien sind, um die Menschenrechte, die trotz ihrer 
Unantastbarkeit in wachsendem Maße gefährdet sind, international, aber 
auch national, wieder zur Geltung zu bringen.

Dr. Heiner Bielefeldt ist Seniorprofessor für Menschenrechte an der Uni-
versität Erlangen. Während er sich mit menschenrechtlichen Fragen in 
thematischer Breite beschäftigt, gilt sein besonderes Interesse den philo-
sophischen und historischen Grundlagen der Menschenrechte. Zu seinen 
Spezialgebieten gehört die Religions- und Weltanschauungsfreiheit, für 
die er sechs Jahre lang in der Funktion eines Sonderberichterstatters der 
Vereinten Nationen tätig war. 

Der Studientag �ndet am 21.02.26 von 11 bis 16 Uhr im Gemeindehaus 
St. Joseph, Münsterstraße 59, in der Dortmunder Nordstadt unweit des 
Hauptbahnhofs statt.

Weitere Einzelheiten zu diesem Studientag werden noch rechtzeitig be-
kanntgegeben.

Bei den folgenden zwei Studientagen wird es um den Blick auf die Lage der 
Menschenrechte in Deutschland und um schließlich um eine theologische 
Sicht auf die Geschwisterlichkeit aller Menschen gehen.

Samstag, 10. Januar 2026, 16 Uhr

Gastkirche und Gasthaus, Heilig-Geist-Str. 7, 
45657 Recklinghausen

Friedensgottesdienst zum Jahresbeginn mit 
anschließendem Beisammensein

Wir laden zur geistlichen Stärkung, zum Tradition gewordenen Gottes-
dienst aus Anlass des Weltfriedenstages in die Gastkirche in Reckling-
hausen ein. Anschließend �nden wir uns zu leiblicher Stärkung und zum 
Austausch im Forum des Gasthauses zusammen. 

Wir würden uns freuen, viele von Euch wiederzusehen

I  Termine  II  Termine  I 76



10. November 2025, 19 Uhr

ITP, Friedrich-Ebert-Str. 7, Münster

Was bleibt von der Idee der Menschenrechte? 

Autoritarisierung in Lateinamerika und Europa. Vortrag mit Daniel Barreto 
(Gran Canaria) und Michael Ramminger (ITP)

16. November 2025, 19 Uhr

Krypta von St. Antonius, Weseler Str. 33, Münster

Gottesdienst des ITP zu 60 Jahren Katakombenpakt, 
Münster 

Veranstaltungen des Instituts für 
Theologie und Politik

Wollen Sie auf dem Laufenden bleiben?

Webseite und Newsletter!

Nicht alle Termine, Meldungen und Hinweise können in 

der Korrespondenz erscheinen. Manches erreicht uns erst 

kurzfristig oder wird aufgrund der aktuellen politischen 

Lage verö�entlicht. Wenn Sie dennoch auf dem Laufen-

den bleiben wollen, dann schauen Sie gerne auf unserer 

Webseite vorbei oder senden Sie uns Ihre Email-Adresse 

(an muenster@paxchristi.de) – so können wir Ihnen regel-

mäßig Informationen über unseren Newsletter schicken.

I  Termine  I 9



Das digitalisierte Holocaust-
Gedenken ist keine 
gefährliche Erinnerung

80 Jahre nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und der NS-Diktatur stellt 

sich ein Problem. Die ZeitzeugInnen sterben weg und schon in wenigen 

Jahren wird es keine lebenden KZ-Überlebenden mehr geben, die über ihre 

Erfahrungen in den Konzentrationslagern berichten könnten.

Wie also umgehen mit dieser Tat-
sache und eine Erinnerungskultur 
p�egen, die diesem Umstand Rech-
nung trägt? Eine Beobachtung, die 
zurzeit gemacht werden kann, ist, 
dass zunehmend auf die Konser-
vierung und Digitalisierung von 
Berichten von KZ-Überlebenden 
gesetzt wird. Die technologischen 
Möglichkeiten werden so als Chan-
ce begriffen, dieses Erbe und die 
Erinnerung an die Schrecken des 
Holocausts zu bewahren.

Es gibt dabei verschiedene Ansätze, 
die sich jedoch alle positiv auf die 
Digitalisierung beziehen.

Einige Projekte sollen im Folgenden 
kurz vorstellt werden. Daran wird 
sich eine theologische Kritik an-
schließen, die auf die Grenzen die-

ser Art Erinnerungskultur hinweist 
und auf Leerstellen verweisen soll. 
Ausgangspunkt der Kritik ist dabei 
der Begri� der „Gefährlichen Erin-
nerung“, so wie er vom bekannten 
Vertreter der Politischen Theologie, 
Johann Baptist Metz, vorgestellt 
wurde.

1.	 Verschiedene Projekte 
digitaler Erinnerungs- 
kultur

Wie sprechen über leidvolle Er-
fahrungen, zumal des Holocausts, 
die nicht in Worte zu fassen sind? 
Vor dieser Herausforderung ste-
hen Menschen seit langem. Seit 
einiger Zeit gibt es nun Versuche 
unterschiedlicher Akteure, mithilfe 
der technologischen Möglichkeiten 

Jan H. Röttgers

die Erinnerung an die Opfer des 
Holocausts im Internet zu konser-
vieren, für Bildungsangebote urbar 
zu machen und eine Gedenkkultur 
zu p�egen, die bisweilen eine be-
denkliche Schlagseite haben.

1.1	Generative KI am Beispiel 
Anne Frank

Beispiele dafür finden sich viele 
auf Social-Media-Plattformen wie 
Instagram oder Tiktok. Es gibt dort 
auf Kanälen, von denen der Öf-
fentlichkeit nicht bekannt ist, wer 
dahintersteckt und sie mit Inhalten 
bespielt, eine Vielzahl von Videos 
zu historischen Persönlichkeiten, 
die mittels generativer KI zu neuem 
Leben erweckt werden. Pikant ist 
nun, dass sich auf diesen Kanälen 
auch Videos von Opfern des Holo-
causts �nden. So gibt es eine Reihe 
von Videos, in denen schwarz-weiß 
Aufnahmen von Anne Frank ani-
miert und mit traurig-dramatischer 
Musik unterlegt werden und eine 
Stimme die bedrückenden Erfah-
rungen im Versteck vor den Nazis 
oder die Angst beim Transport 
beschreibt. Es entsteht der Ein-
druck als wäre Anne Frank wieder 
zum Leben erweckt worden und 
könnte erzählen, wie es damals 
war und was sie gefühlt habe, 
einschließlich der Au�orderung an 
die ZuschauerInnen, den Kanal zu 
abonnieren und mit dem Kanal zu 
interagieren, damit weitere Videos 

folgen. In den Videos sind neben 
sprachlichen Fehlern auch histo-
rische Ungenauigkeiten. In einem 
Video wird z.B. erzählt, dass Anne 
Frank in Auschwitz ums Leben ge-
kommen sei, was nicht stimmt, da 
sie in Bergen Belsen starb.1

Recht schnell produzierbar wird 
diese Art Videos durch die fort-
schreitende Entwicklung generati-
ver KI in den letzten Jahrzehnten. 
Kurz gesagt setzt ein Programm im 
Rückgri� auf bestehende Daten-
banken zum Leben von Anne Frank 
oder im Rückgri� auf ihr Tagebuch 
durch ein mathematisch-probabi-
listisches Verfahren Versatzstücke 
neu zusammen, welche wiederum 
von einem anderen Programm in 
Tonausgabe umgesetzt werden, 
sodass der Eindruck einer Sprache 
entsteht, obwohl nur Berechnun-
gen angestellt werden, die etwas 
hervorbringen, was Menschen als 
Sprache und sinnvollen Gehalt 
interpretieren. Bei KI-generierten 
Videos finden im Hintergrund 
ähnliche Berechnungen statt, die 
aufgrund von Wahrscheinlichkei-
ten eine bestimmte Reihung von 
Pixeln vorschlagen, die stimmig 

1	 Vgl. https://www.bs-anne-frank.de/�-
leadmin/content/Publikationen/2025_
Report_Holocaust_als_Meme.pdf und 
https://www.ndr.de/kultur/Anne-Frank-
als-KI-Version-Erinnerungskultur-im-
Wandel,annefrank236.html [zuletzt 
abgerufen: 16.9.25].

I  Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 1110



zum eingegebenen Befehl passt. 
Eine KI malt und spricht nicht, 
sie ist auch kein Zauberwerk, sie 
rechnet.2

1.2	 VR-Brillen in Gedenkstätten

Es gibt aber nicht nur ein KI-ge-
stütztes Holocaust-Gedenken von 
mehr oder weniger anonymen 
social-media- Kanälen mit zweifel-
hafter Motivationslage (z.B. mehr 
Abos und Reichweite generieren, 
um höhere Werbeeinnahmen zu 
erhalten). Auch o�zielle, staatlich 
unterstützte Holocaustgedenk-
stätten und universitäre Bildungs-
projekte setzen auf Digitalisierung 
in der Erinnerungsarbeit.

Ein Beispiel dafür ist das Anne-
Frank-Haus in Amsterdam. Mitt-
lerweile ist es möglich, mit einer 
VR (virtuelle Realität)-Brille das 
Haus, in der sich die Familie für 
Jahre versteckt hielt, zu erkunden. 
Versprochen wird: „In der VR-App 
sind alle Zimmer des Hinterhauses 
im Stil des Zeitraums des Unter-
tauchens zwischen 1942 und 1944 
eingerichtet.“3. Mithilfe einer vir-

2	 Ausführlich zu den grundlegenden Funk-
tionsweisen von KI auch z.B.  https://
capulcu.noblogs.org/post/2023/11/17/
chatgpt-als-hegemonieverstaerker/
#sdfootnote3anc [zuletzt abgerufen 
16.9.25].

3	 Vgl. https://www.annefrank.org/de/
uber-uns/was-wir-tun/unsere-publi-
kationen/das-anne-frank-haus-virtual-

tuellen Umgebung soll es möglich 
werden, ein immersives Erlebnis 
zu haben, eine Zeitreise zu unter-
nehmen und sich authentisch in 
die Gegebenheiten damals zu ver-
setzen wie die beklemmende Enge 
des Hauses oder die Einrichtung, 
wie Anne Frank und die anderen 
Untergetauchten sie sahen.

In einer VR-Umgebung werden 
durch eine Brille, welche Augen 
und Ohren bedeckt, visuelle und 
akustische Signale erzeugt. Dabei 
registrieren die Sensoren der Bril-
le Bewegungen des Kopfes und 
Körpers und passen die Signale 
durch Rechenprozesse des inter-
nen Computers an. Die digitale 
Umgebung verändert sich und es 
wird die Illusion erzeugt, dass 
durch die eigenen Bewegungen 
ein Herumgehen in der simulierten 
Hinterhauswohnung möglich sei. 
Der Körper des Nutzenden wird in 
das Erlebnis mit einbezogen und es 
wird so immersiv.4

1.3	 Zeitzeugen in XR-Umgebung

Ein weiteres Beispiel für den Ein-
zug von Digitalisierung in das 
Holocaust-Gedenken ist das Pro-
jekt LediZ (Lernen mit digitalen 
Zeugnissen) der LMU München. Ein 

reality/ [zuletzt abgerufen: 16.9.25]
4	 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.

de/95053/1/Handreichung.pdf  [zuletzt 
abgerufen: 16.9.25].

Teil des Projekts beinhaltet die Zu-
sammenarbeit mit dem jüdischen 
Holocaust-Überlebenden Abba 
Naor. Naor, der 1928 in Litauen 
geboren wurde, überlebte mehrere 
KZ und setzt sich seit vielen Jahren 
als Zeitzeuge in Schulen gegen das 
Vergessen der NS-Verbrechen ein.5 

Um sein Zeugnis zu sichern, gera-
de auch für die Bildungsarbeit in 
Schulen, wird versucht dies in eine 
XR(extended reality/ erweiterte 
Realität)-Umgebung zu überfüh-
ren. „Das Zeugnis von Holocaust-
Überlebenden wird im Klassen-
zimmer in 3D und in Lebensgröße 
visualisiert; die SchülerIinnen 
tragen Brillen bzw. nutzen mobile 
Geräte und erschließen sich die 
Erzählung durch Fragen.“6 XR steht 
für eine ganze Palette immersiver 
Technologien, die mal mehr, mal 
weniger virtuell sind, durch die 
eine besondere Tiefe der Erfahrung 
und Auseinandersetzung möglich 
sein soll.

Im Fall Abba Naors soll sein Zeugnis 
digitalisiert werden und durch die 
Möglichkeiten der XR eine Nähe 
zu SchülerInnen und anderen in-

5	 Vgl. https://www.edu.lediz.lmu.de/
wordpress/abba-naors-interaktives-di-
gitales-zeugnis-de/ [zuletzt abgerufen: 
16.9.25].

6	 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.
de/95053/1/Handreichung.pdf  [zuletzt 
abgerufen: 16.9.25]

teressierten Menschen hergestellt 
werden, die eine vertiefte Ausein-
andersetzung mit dem Holocaust 
ermöglichen sollen.

In diesem Fall wird nicht mit einer 
generativen KI gearbeitet, welche 
„neue“ Antworten produziert, 
sondern aus einem Fundus einge-
sprochener und aufgezeichneter 
Videos Naors zu verschiedenen 
Fragen wird eine Antwort präsen-
tiert. Dabei hilft eine Spracherken-
nungssoftware die Frage in maschi-
nenlesbare Schriftform zu bringen. 
Diese Frage soll dann wiederum 
durch ein Programm abgeglichen 
werden und mit der Datenbank an 
Aussagen zu den verschiedenen 
Themen eine Zuordnung erfolgen. 
Auf die gestellte Frage wird dann 
ein passender Video-Clip aus dem 
aufgezeichneten Repertoire abge-
spielt, bzw. erscheint in der virtu-
ellen Umgebung ein Hologramm 
des Zeitzeugen Naor, so wie es 
aufgezeichnet wurde.

Für den Fall, dass die Software 
Probleme hat, die Sprache des 
Fragenden in Maschinencode zu 
übersetzen wegen Nuschelns o.ä, 
kann auch schon mal ein falsch 
zugeordneter Clip abgespielt wer-
den. Wird eine Frage zu einem 
Thema gestellt, wozu es keine Ant-
wort gibt, kommt ein Clip mit der 
Aussage: „Darauf habe ich keine 
Antwort.“ Auch für den Fall, dass 

I  Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 1312



Naor eine Antwort verweigert hat, 
wurde ein Video aufgenommen. Es 
wird so die Simulation eines quasi 
natürlichen Gesprächs erzeugt. Die 
Rechen- und Zuordnungsprozesse 
erfordern natürlich Zeit, sodass 
nicht wie bei einem natürlichen Ge-
spräch direkt eine Antwort kommt, 
sondern immer etwas zeitversetzt.

Begründet wird dieses Projekt u.a. 
durch das hohe Alter des Zeitzeu-
gen. In einer Dokumentation über 
das Projekt heißt es bspw.: „Sein 
digitaler Zwilling kann nicht krank 
werden.“7

Die Liste digitaler Projekte von 
KZ-Gedenkstätten und anderer 
Akteure ließe sich sicher noch lan-
ge fortführen. Die Digitalisierung 
stellt die Erinnerungskultur vor 
Herausforderungen, die bereits 
differenziert diskutiert werden.8  
Wenige Einwürfe wurden bisher 
aus der Politischen Theologie dazu 
gemacht.

7	 Vgl .  https://w w w.youtube .com/
watch?v=j426hqFEO8M ab Min 10 [zu-
letzt abgerufen: 16.9.25]

8	 Vgl. z.B. den Sammelband KUMAR, 
Victoria, LAMPRECHT, Gerald, NIEVOLL, 
Lukas, OELSCHLEGEL, Grit, STOFF, Se-
bastian [Hg.]: Erinnerungskultur und 
Holocaust Education im digitalen Wan-
del. Georeferenzierte Dokumentations-, 
Erinnerungs- und Vermittlungsprojekte, 
Bielefeld, 2024.

2.	 Einsprüche aus der 
politischen Theologie 
gegen die digitalisierte 
Erinnerungskultur

Was soll denn schlecht sein an di-
gitaler Holocaust-Erinnerung? Wer 
Digitalisierungsprojekte kritisiert, 
gilt schnell als rückständig oder je-
mand, der die nicht-digitale Vergan-
genheit verklärt. Diesem Trend der 
Zeit scheint wenig entgegen zu ste-
hen, und wenn über Digitalisierung 
gesprochen wird, dann geschieht 
dies oft unter der Perspektive von 
Chancen und Risiken, was in sich 
schon problematisch ist. Außer Acht 
gelassen wird dabei oft, ob die digi-
talen Technologien überhaupt dazu 
in der Lage sind, das behauptete Ziel 
einer angemessenen Erinnerungs-
kultur zu erreichen.

2.1	Was ist „Gefährliche 
Erinnerung“?

Und hier schließen sich Überlegun-
gen und Einwürfe aus der Politi-
schen Theologie an. Für sie markiert 
Auschwitz und alles, was sich damit 
verbindet, einen einschneidenden 
Wendepunkt. Politische Theologie 
ist eine Theologie nach Auschwitz, 
die sich darüber Rechenschaft able-
gen muss, wie angesichts der Versu-
che der fabrikmäßigen Auslöschung 
von menschlichem Leben überhaupt 
noch Theologie getrieben werden 

kann. Johann Baptist Metz hält dazu 
fest: „Wir Christen kommen niemals 
mehr hinter Auschwitz zurück; über 
Auschwitz hinaus aber kommen 
wir, genau besehen, nicht mehr 
allein, sondern nur noch mit den 
Opfern von Auschwitz.“9 Integraler 
Bestandteil der Theologie ist darum 
die Erinnerung an die Leidenden und 
Opfer der Geschichte und des Holo-
causts. Es ist eine Solidarität nach 
rückwärts, die sich in der Theologie 
artikulieren muss, wenn sie eine 
Theologie nach Auschwitz sein will. 
Die Politische Theologie denkt also 
oft und viel über eine angemessene 
Erinnerungskultur grade auch im 
Blick auf die Opfer des NS nach.

Metz hat für die Erinnerung an 
die Leidenden und Opfer der Ge-
schichte den Begriff „Gefährliche 
Erinnerung“ geprägt. Er sieht die 
Gefährlichkeit der Erinnerung in den 
in ihr au�litzenden Anfragen an die 
Gegenwart: „Das ist eine gefähr-
liche und befreiende Erinnerung, 
welche die Gegenwart bedrängt 
und in Frage stellt, weil sie nicht an 
irgendeine o�ene, sondern an diese 
Zukunft [der Ho�nungslosen; JHR] 
erinnert.“10

9	 METZ, Johann Baptist: Memoria passi-
onis. Ein provozierendes Gedächtnis in 
pluralistischer Gesellschaft, Freiburg, 
2006, S. 39.

10	 METZ, Johann Baptist: Glaube in Ge-
schichte und Gesellschaft. Studien zu 
einer praktischen Fundamentaltheolo-
gie, Mainz5, 1992, S. 95.

In der gefährlichen Erinnerung wird 
eine Sensibilität für das Leid, für 
nicht eingelöste Gerechtigkeit und 
Freiheitsansprüche gebildet und 
sie lässt fragen: „Wer antwortet 
dem Freiheitsanspruch der vergan-
genen Leiden und Ho�nungen, wer 
antwortet der Herausforderung 
der Toten, wer sensibilisiert das 
Gewissen für den unabgegoltenen 
Anspruch auf Gerechtigkeit, wer 
kultiviert die Solidarität mit ihnen, 
zu denen wir übermorgen selbst 
gehören werden?“11

Die gefährliche Erinnerung verbin-
det sich eng mit der Grund�gur der 
Theologie des Eingedenkens an das 
Leiden, Sterben und Auferstehen 
Jesu Christi.

„Im Glauben vollziehen Christen 
die memoria passionis, mortis et 
resurrectionis Jesu Christi; glaubend 
erinnern sie an das Testament seiner 
Liebe, in der die Herrschaft Gottes 
unter den Menschen gerade da-
durch erschien, dass die Herrschaft 
zwischen den Menschen anfänglich 
niedergelegt wurde, dass Jesus sich 
selbst zu den Unscheinbaren, den 
Ausgestoßenen und Unterdrückten 
bekannte und so die kommende 
Herrschaft Gottes als befreiende 
Macht einer vorbehaltlosen Liebe 
kundtat“12

11	 Ebd., S. 96f.
12	 Ebd., S. 95

I  Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 1514



Nur eine derart leidsensible Theo-
logie, welche die gefährliche Er-
innerung an das Messias-Ereignis 
bewahrt und mit den Leiden der 
Menschen jeder Zeit zu verbinden 
in der Lage ist, kann nach Auschwitz 
noch Bestand haben. Metz dazu: 
„Auferstehungsglaube drückt sich 
m.E. darin aus, dass er - kontrafak-
tisch – dazu befreit, auf die Leiden 
und Ho�nungen der Vergangenheit 
zu achten und sich der Herausforde-
rung der Toten zu stellen“13

Für die Theologie stellt sich darum 
folgende Aufgabe: „Das Gedächtnis 
des Leidens zwingt dazu, nicht nur 
vom Standpunkt der Durchgekom-
menen und Arrivierten, sondern 
auch vom Gesichtspunkt der Be-
siegten und der Opfer her auf das 
öffentliche theatrum mundi zu 
schauen“14Das geschieht in einer 
angemessenen Erinnerungskultur, 
welche dazu in der Lage ist, den 
Opfern eine Stimme zu geben und 
alles in Frage zu stellen, eben in 
gefährlichen Erinnerungen.  

„Erinnerungen, die herausfordern. 
Erinnerungen, in denen frühere 
Erfahrungen aufblitzen und die 
neue, gefährliche Einsichten für die 
Gegenwart au�ommen lassen. Sie 
beleuchten für Augenblicke grell 
und hart die Fraglichkeit dessen, 

13	 Ebd., S. 115.
14	 Ebd., S. 108.

womit wir uns längst abgefunden 
haben, und die Banalität eines ver-
meintlichen „Realismus“. Sie durch-
stoßen den Kanon der herrschenden 
Plausibilitätsstrukturen und tragen 
geradezu subversive Züge. Solche Er-
innerungen sind wie gefährliche und 
unkalkulierbare Heimsuchungen aus 
der Vergangenheit.“15

2.2	Warum das digitalisierte 
Holocaust-Gedenken keine 
Gefährliche 
Erinnerung ist

Wenn gefährliche Erinnerung so 
verstanden wird, dann wird schnell 
deutlich, warum das digitalisierte 
Holocaust-Gedenken keine Erin-
nerung in diesem Sinn ist. Jeder 
subversive Zug ist ihm fremd. 
Die Digitalisierung setzt auf die 
Beherrschbarkeit der Dinge durch 
technologische Lösungen. Die 
Zeugnisse sollen eingefroren und 
auf Knopfdruck oder Computerbe-
fehl immer wieder ausgeführt wer-
den. Die einmal aufgezeichneten 
Beiträge eines KZ-Überlebenden 
können immer wieder eingespielt 
werden. Jede Unverfügbarkeit der 
Erinnerung, die je nach Situation 
anders geschildert würde, wird so 
unterbunden und kontrollierbar. In 
einem persönlichen Gespräch wür-
de bspw. Abba Naor sicher anders 
reagieren, als bei dem durch Re-

15	 Ebd., S. 112.

chenleistung eingespielten Video. 
Tiefe, Nuancen und immer wieder 
die Neuheit zwischenmenschlicher 
Beziehungen können nicht digital 
abgebildet werden, aber sie sind 
entscheidend dafür, dass eine Er-
innerung zu einer gefährlichen Er-
innerung wird. Metz ahnte schon: 
„Es ist ein Kennzeichen der heuti-
gen Situation des Menschen und 
seines Verhältnisses zur Zukunft, 
dass er vom Subjekt der technisch-
zivilisatorischen Prozesse zu deren 
Produkt zu werden droht“16

Die KI- gestützte Erinnerung hat 
nichts Neues mehr zu bieten, sie 
ist durchkalkuliert aufgrund ihres 
maschinellen Designs, sie ist das 
Resultat einer Rechenleistung und 
herrschender Plausibilitäten, um 
immer die richtige Antwort zu ge-
ben, die es aber in Wahrheit nicht 
geben kann.

Der Realismus, der in den Holo-
grammen o�enbart wird, ist der 
von Abbildern und somit von 
Untoten, weil mit deren Tod kein 
Umgang gefunden werden kann 
und durch technologische Lösun-
gen verdrängt wird. Statt sich der 
Herausforderung zu stellen, dass 
die ZeitzeugInnen sterben und dies 
als Anfrage für die Erinnerung zu 
verstehen, wird durch die Digitali-
sierung kramp�aft versucht, einen 

16	 Ebd., S. 104.

status quo zu konservieren. Wir 
müssen akzeptieren, dass die Toten 
tot sind. Versuche, sie in gewisser 
Weise zu Zombies zu machen oder 
wie im Fall von generativer KI ge-
stützten Videos Anne Franks, sie 
wiederzubeleben, weicht dem Tod 
und seiner Dramatik aus.

Auch o�enbart sich in den immer-
siven digitalen Angeboten, welche 
angeblich authentische Erfah-
rungen ermöglichen sollen, wie 
den Begehungsmöglichkeiten des 
Anne-Frank-Hauses, ein bedenklich 
geschichtsloses Geschichtsver-
ständnis. Es wird suggeriert, dass 
der garstig breite Graben der Ge-
schichte uns nicht von der Vergan-
genheit trennt und wir immersiv 
z.B. in die Erfahrungen des Ver-
stecks von Anne Frank eintauchen 
könnten und genau nachvollziehen 
können, wo etwas gewesen ist 
und was diese Menschen damals 
gefühlt und gedacht haben. Das 
ist unredlich und geschichtsver-
gessen. Geschichte wird immer 
aus dem aktuellen ideologischen 
Gerüst und Vorannahmen heraus 
gestaltet und verstanden. Diese zu 
hinterfragen wäre eher gefährliche 
Erinnerung als zu behaupten, es sei 
eine Unmittelbarkeit möglich.

Eine Unmittelbarkeit ist niemals 
gegeben, die Menschen von damals 
sind nicht Verfügungsmasse einer 
heutigen Erfahrung. In gewisser 

I  Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 1716



Weise o�enbart sich im digitalen 
Zugri� auf den Menschen und die 
Ober�äche der Digitalisierung der 
gleiche Geist, der in letzter Instanz 
erst zu Auschwitz geführt hat. Der 
Glaube daran, dass Herrschaft von 
Menschen über Menschen und Na-
tur richtig und notwendig sei und 
alles dem bestimmenden Kalkül der 
Berechenbarkeit von Allem nach 
dem Kosten-Nutzen-Kalkül unter-
geordnet wird. So wird der Zugri� 
auf den Menschen sichergestellt 
und er letztlich tötbar gemacht. 
Es geht den Computern und der 
KI am Ende nie um die Wahrheit 
eines Menschen und Gerechtigkeit, 
sondern um e�ziente Verfahren, 
die im herrschenden Paradigma 
nützlich sind. Sie können nicht zu 
Wahrheit und Gerechtigkeit beitra-
gen, sondern verstärken unheilvolle 
Dynamiken.

Aufgabe der „Gefährlichen Erinne-
rung“ wäre es, auf diese Schie�age 
und die fehlende Gerechtigkeit im-
mer wieder hinzuweisen und die di-
gitale Gegenwart in Frage zu stellen 
um der Opfer und ihrer Geschichten 
willen. Statt also immer weiter 
auf die instrumentelle Vernunft 
zu setzen und den Computern zu 
vertrauen, die nie vergessen, aber 
darum auch nie erinnern können, 
ist eine andere Art des Erinnerns 
und Erzählens zu bevorzugen.

Eine „anamnetische Kultur“17 (des 
Christentums), so wie Metz sie 
forderte, heißt den Schrei der Opfer 
in die eigene Rede von Gott aufzu-
nehmen und die oft geschichtslose 
Gegenwart damit zu konfrontieren, 
weil Welt- und Heilsgeschichte 
miteinander verquickt und letzt-
lich nicht unterscheidbar sind. 18  
Dem Freiheitsanspruch der ver-
gangenen Leiden kann nicht durch 
eine geschichtslose Fixierung und 
digitale Erlebnisangebote für heu-
tige Menschen begegnet werden, 
sondern durch das Infragestellen 
der Gegenwart durch die im Leid 
aufscheinenden Überschüsse des 
Vermissens von Gerechtigkeit (und 
Gottes).

Alles dies kann das digitalisierte 
Holocaust-Gedenken nicht leisten 
und ist darum keine gefährliche 
Erinnerung.

Einer Theologie, welcher inhärent 
ist, sich vom Leid der Anderen be-
rühren und formen zu lassen, weil 
sie der memoria passionis, mortis 
et resurrectionis Jesu Christi ver-

17	 METZ, Johann Baptist: Memoria passi-
onis. Ein provozierendes Gedächtnis in 
pluralistischer Gesellschaft, Freiburg, 
2006, S. 41.

18	 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in 
Geschichte und Gesellschaft. Studien 
zu einer praktischen Fundamentaltheo-
logie, Mainz5, 1992, S. 116.

p�ichtet ist, liegen digitale Lösun-
gen darum fern.

Eine eher adäquate Möglichkeit 
der Erinnerung an die Opfer des 
Holocaust ist das Bewusstsein, nach 
ihnen zu leben, aber mit ihrem Lei-
den verbunden zu sein und es zum 
Sprechen und Stören zu bringen 
durch die eigene Zeugenschaft für 
die Zeitzeugen, wie es bspw. die 
Kommunität der Franziskanerinnen 
auf dem Gelände des ehemaligen 
KZ Esterwegen versucht.19

Die gefährliche Erinnerung betri�t 
und verändert die Subjekte, die 

19	 Vgl. OESTERFELD, Lisa, HERRMANN, Bri-
gitte osf: Erinnern in einer vergesslichen 
Welt. Kloster Esterwegen, 2022, S. 17.

sich erinnern und diejenigen, an 
die erinnert wird und führt nicht 
in Passivität und Konsum der 
Erlebnisse anderer. Es führt zu ei-
nem Perspektivwechsel, indem die 
Geschichten der Leidenden in die 
eigene Geschichte aufgenommen 
werden und so drängende Fragen 
an die Gegenwart der Sieger der 
Geschichte gestellt werden. Dazu 
gehört auch die Sprachlosigkeit 
hörbar zu machen und daraus Kraft 
für eine verändernde Praxis zu 
ziehen, damit das oft behauptete 
und nicht eingelöste „Nie wieder“ 
Wirklichkeit wird. Dies geschieht 
jedoch nicht auf digitalem Wege, 
worauf die politische Theologie 
mit ihrem zentralen Begriff „ge-
fährliche Erinnerung“ deutlich 
hinweist.

I  Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 1918



„Gefährliche“ oder 
instrumentalisierte Erinnerung?

Die Erinnerungskultur in Bezug auf den 
Holocaust in Deutschland, den USA und 
Israel nach 1945

1. Einleitung

Der Theologe Johann Baptist Metz 
hat nach dem Zweiten Weltkrieg 
und nach der „Menschheitskatas-
trophe von Auschwitz“ gefragt, ob 
und wie überhaupt noch eine Rede 
von Gott möglich sei. Er entwickel-
te eine Theologie des „Leidens an 
Gott“. Die Erinnerung an Gottes 
Befreiung aus Sklaverei und die 
Erinnerung an Jesu Leben und 
Leiden rufen uns als Christen, so 
Metz, in die politische Verantwor-
tung. Insofern ist diese Erinnerung 
„gefährlich“, weil sie nicht beru-
higt, sondern uns herausfordert, 
heutiges Leid wahrzunehmen und 
nicht einfach für gottgegeben und 
unveränderlich zu halten. 

Die Mehrheit der Christen ist die-
sem Postulat, so wird man kritisch 
sagen müssen, nicht nachgekom-
men. Insbesondere die Vertreter 

der offiziellen Institution wirken 
bis heute ausgesprochen staatsnah 
und übernehmen weitgehend un-
kritisch die dominanten politischen 
Narrative.

Wie aber ist es mit der Erinnerungs-
kultur nach Auschwitz? Hat die 
deutsche Gesellschaft hier nicht 
ernsthaft die Vergangenheit aufge-
arbeitet und sich dadurch moralisch 
in der Weltgemeinschaft zurück-
gemeldet? Deutschland hat seine 
Vergangenheit aufgearbeitet - aber 
ist das wirklich so? Welche Ziele 
verfolgte die o�zielle Erinnerung 
in Deutschland nach 1945? Wie 
unterschied und unterscheidet sich 
davon die o�zielle Erinnerung in 
den USA und im 1948 gegründeten 
Israel, das ein Zu�uchtsort für die 
Opfer der Shoah sein sollte? Und 
wie ging die Geschichte nach 1945 
tatsächlich weiter? Muss man in 
Bezug auf die o�zielle Erinnerungs-

Stefan Leibold

kultur nicht vielmehr von einer 
„instrumentalisierten Erinnerung“ 
für die Zwecke bestimmter Eliten 
sprechen? Welche Schlussfolgerun-
gen ergeben sich schließlich damit 
für die Bewertung der Narrative in 
Bezug auf die Gewalt des israeli-
schen Staates gegen die Palästinen-
ser nach dem 7. Oktober 2023? Am 
Ende mache ich einen Versuch zur 
Beantwortung der Frage, wie eine 
„gefährliche Erinnerung“ im Sinne 
der politischen Theologie von Metz 
heute aussehen könnte. Zunächst 
aber erscheint es mir wichtig, kurz 
grundsätzlich auf die heute ver-
breiteten Deutungen des Zweiten 
Weltkriegs einzugehen.

2.	 Zum Verständnis des 
Charakters des 2. Welt-
kriegs

Im o�ziellen Narrativ erscheint der 
Zweite Weltkrieg als Befreiungs-
krieg der Alliierten, des Westens 
und der Sowjetunion, gegen den 
vom deutschen Nationalsozia-
lismus „entfesselten“ Weltkrieg. 
Implizit ist in dieser Befreiung 
auch das Ziel der Beendigung des 
Massenmords an den Juden ent-
halten. Kritisiert wird oft die sog. 
„Appeasement“-Politik des Wes-
tens: die Politiker hätten Hitler viel 
zu lange gewähren lassen anstatt 
ihm frühzeitig mit Gewalt entgegen 
zu treten. Der Nationalsozialismus, 

an der Person Hitlers festgemacht, 
erscheint dabei als irrationale Ideo-
logie, auf deren Grundlage der 
Nationalsozialismus einen völlig 
enthemmten Raubzug gegen die 
Nachbarvölker begonnen hätte. 
Schließlich hätten die westlichen 
Staaten und die Sowjetunion die 
Tyrannei beendet und Frieden und 
demokratische Werte wieder herge-
stellt, auch Deutschland sei allmäh-
lich wieder eine funktionierende 
liberale Demokratie geworden (im 
Gegensatz zu der dem  Ostblock 
angegliederten DDR). Bundespräsi-
dent von Weizsäcker brachte dieses 
Narrativ 1985 auf den Punkt, als er 
von der „Befreiung Deutschlands“ 
im Jahr 1945 sprach. 

Neuere Interpretationen stellen 
diese Deutung in Frage: Zweifellos 
erlebte die große Mehrheit der 
Deutschen 1945 als Niederlage, 
nicht als Befreiung. Nationalismus, 
Kriegsbegeisterung und Dehumani-
sierung konstruierter Feinde waren 
in der ganzen Bevölkerung immer 
noch weit verbreitet. 

Werner Rügemer  hat die engen 
wirtschaftlichen, militärischen, 
medialen und politischen Verknüp-
fungen zwischen insb. den USA und 
dem NS-Staat dargestellt. Die USA 
wussten, so Rügemer, frühzeitig, 
dass Deutschland einen großen 
Krieg vorbereitete. Rassismus und 
Antisemitismus waren auch in 

I  „Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 2120



westlichen Ländern weit verbreitet. 
Die Pläne zum Eroberungskrieg 
Hitlers im Osten wurden indirekt 
unterstützt, weil man ho�te, dass 
NS-Deutschland die kommunisti-
sche Sowjetunion vernichten wür-
de. Während des Krieges verhielten 
sich die westlichen Alliierten lange 
zurückhaltend und bombardierten 
bspw. nicht konsequent die kom-
plette industrielle Infrastruktur. 
Diese weitgehend intakt gebliebene 
industrielle Infrastruktur bildete 
nach 1945 die Grundlage des sog. 
„Wirtschaftswunders“ in West-
deutschland, wie der Wirtschafts-
historiker Werner Abelshauser 
herausgearbeitet hat.

Der Historiker Paul Chamberlin hat 
den Versuch unternommen, die 
Geschichte des Zweiten Weltkriegs 
in eine längere Geschichte über 
den Aufstieg und Fall von Weltrei-
chen einzubetten. Er versteht den 
Zweiten Weltkrieg nicht als Kampf 
zwischen Gut und Böse, sondern 
als Konflikt zwischen imperialen 
Mächten. Hitler habe den britischen 
Kolonialismus in Indien und den 
Völkermord an den Indigenen in 
Nordamerika als Muster für die ge-
plante Versklavung der slawischen 
Völker genommen. 

Chamberlin unterscheidet zwi-
schen dem „zivilisierten Krieg“ 
und dem „Kolonialkrieg“. Letzterer 
umfasst groß angelegte ethnische 

Säuberungen, Bevölkerungsum-
siedlungen, wahllose Gewalt gegen 
Zivilisten, kollektive Repressalien. 
Dies war die Art von Krieg, die in der 
kolonialen Welt im 19. und in der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
geführt wurde - und das ahmten 
die Achsenmächte nun nach. Es 
war laut Chamberlin ein „wilder 
Krieg“, und sie fühlten sich nicht 
an die Gesetze der Kriegsführung 
gebunden, wie sie in Kriegen von 
Staaten gegeneinander „auf Au-
genhöhe“ galten. Das lässt sich an 
den Unterschieden zwischen dem 
Krieg in Europa an der Westfront 
und der Ostfront erkennen. Die 
Ostfront war weitaus brutaler und 
die Behandlung der deutschen und 
sowjetischen Kriegsgefangenen an 
der Ostfront war extrem grausam. 

Chamberlin interpretiert den Zwei-
ten Weltkrieg als Zusammenprall 
mächtiger Weltreiche und nicht als 
Kreuzzug gegen den Faschismus. 
Folgerichtig wurde das deutsche 
Militär nach 1945 schnell aufgerüs-
tet, um im Rahmen des westlichen 
Bündnisses gegen die Sowjetunion 
in Stellung gebracht zu werden.

Die Vernichtung der Juden, die 
im Nachkriegsdiskurs bzw. der 
offiziellen Erinnerungskultur ab 
einem bestimmten Zeitpunkt eine 
dominante Rolle übernimmt, in-
teressierte dagegen die Alliierten, 
die davon wussten, nicht wirklich. 

Die Lage der Konzentrationslager 
war bekannt, ein Interesse, diese 
zu befreien oder zu bombardieren, 
gab es jedoch nicht. Die westlichen 
Staaten weigerten sich, größere 
Zahlen jüdischer Ge�üchteter ins 
Land zu lassen. 

Dass die Nazis sich an den Völ-
kermorden und „wilden Kolonial-
kriegen“ der westlichen Imperien 
orientierten, führte laut Pankash 
Mishra dazu, dass im globalen Sü-
den der Nazismus als „Zwilling des 
westlichen Imperialismus“ inter-
pretiert wurde und bis heute wird. 
Die Vernichtung der Juden sei keine 
Abweichung von einer im Wesen 
gesunden Zivilisation, sondern Teil 
der destruktiven Dynamik moder-
ner politischer und ökonomischer 
Systeme. Die Überlegungen von 
Horkheimer und Adorno zur „Dia-
lektik der Au�lärung“ wären hier 
m.E. anschlussfähig. 

Der Zweite Weltkrieg als Krieg zwi-
schen imperialen Mächten und die 
Vernichtung der Juden als Ergebnis 
des diesem Imperialismus innewoh-
nenden Rassismus? Das ist für uns 
zweifellos eine ungewohnte und 
provokante Sichtweise. Diese Deu-
tung stellt einiges in Frage, was bis 
heute maßgebliche Narrative sind. 
Was auch immer man davon halten 
mag: Der Umgang mit dem und 
die Erinnerung an den Holocaust 
prägten nach 1945 die Identität der 

Gesellschaften in Deutschland und 
natürlich auch im Staat Israel. 

3.	 Kollektive Erinnerung an 
den Holocaust und 
nationale Identität:	  
Deutschland und Israel

Zunächst einmal muss man auf den 
besonderen Charakter kollektiver 
Erinnerungen hinweisen. Susan 
Sontag hat das so formuliert: „Ge-
nau genommen gibt es kein kollek-
tives Gedächtnis. Jedes Gedächtnis 
ist individuell, nicht reproduzierbar 
– es stirbt mit der Person, zu der 
es gehörte. Was als kollektives Ge-
dächtnis bezeichnet wird, beruht 
nicht auf Erinnerung, sondern auf 
einer Verabredung: dass dies wich-
tig ist, dass es sich so zugetragen 
hat, samt den Bildern, die diese Ge-
schichte dann in unserem Gedächt-
nis �xieren“ (zit. n. Mishra). An die-
ser Verabredung, was bedeutsam 
ist und mit welcher Brille geschaut 
wird und welche Geschichten sich 
daraus entwickeln und wirkmächtig 
werden, sind natürlich nicht alle 
Menschen in gleicher Weise betei-
ligt. Es bilden sich Deutungsmuster 
heraus, die bestimmte gesellschaft-
liche Gruppen durchsetzen können, 
auch wenn Narrative natürlich eine 
Eigendynamik entwickeln. Kollek-
tive Erinnerungen sind also immer 
interessierte Konstruktionen.

I  „Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 2322



a)	 Erinnerungskultur in 
Deutschland 

De facto hatte keine einzige Gruppe 
in Deutschland sich für die Juden 
eingesetzt-auch nicht für die zahl-
reichen politischen Häftlinge in 
den KZ, für Schwulen und Lesbe, 
„Zigeuner“, Zeugen Jehovas, Deser-
teure u.a. Der Nationalsozialismus 
konnte sich auf eine große Mehrheit 
überzeugter Mittäter und Mitläufer 
verlassen. Auch der brutale Krieg 
besonders im Osten wurde von der 
großen Mehrheit der deutschen 
Bevölkerung nicht in Frage gestellt. 
Von der Enteignung und Deporta-
tion der Juden hatten zahlreiche 
Menschen pro�tiert. 

Nach dem Ende des Krieges waren 
die meisten Menschen in Deutsch-
land mit Überleben beschäftigt 
und dann allmählich mit dem 
Wiederau�au. Nach einer kurzen 
Phase nahmen Unternehmen ihre 
wirtschaftlichen Tätigkeiten wie-
der auf (Vermögen wurden nicht 
angetastet, zunächst geforderte 
Enteignungen blieben aus), in 
verschiedenen Bereichen (Jus-
tiz, Medizin, Geheimdienst u.a.) 
blieben die Eliten der NS-Zeit im 
Amt, eine „Entnazi�zierung“ fand 
nur symbolhaft statt, nur wenige 
tausend Menschen wurden über-
haupt verurteilt. Westdeutschland 
wurde schnell ein Teil des westli-
chen Blocks in Frontstellung zur 

Sowjetunion und dem „Ostblock“. 
Folgerichtig erfolgte bereits 10 
Jahre nach dem Krieg die Wieder-
bewaffnung Deutschlands. Die 
meisten Deutschen empfanden 
das Ende des Krieges als Niederla-
ge, nicht als Befreiung. Von einem 
demokratischen Selbstverständnis 
konnte lange Zeit keine Rede sein. 
Vielmehr sahen sich viele Deutsche 
selbst als Opfer von Krieg und Ver-
treibung, der Antikommunismus 
konnte schnell Raum greifen. 

Eine besondere Rolle spielte die 
Ermordung von 6 Millionen Juden 
in den 40er und 50er Jahren nicht, 
so Pankaj Mishra in seiner Auswer-
tung der Quellen, sie galt als eine 
der zahlreichen Gräueltaten im 
Krieg. Noch im Spiel�lm „Das Urteil 
von Nürnberg“ von 1961 wurde sie 
unter die Naziverbrechen eingereiht 
und besaß keinen besonderen Stel-
lenwert. Der Ausdruck „Holocaust“ 
fand erst in den 60er Jahren Eingang 
in den englischen Sprachgebrauch, 
das Wort „Shoah“ noch später. In 
den Ländern Ost- und Mitteleuro-
pas spielte die Erinnerung an die 
Ermordung der Juden insgesamt 
kaum eine Rolle. Nur in Deutschland 
kam es zum einzigartigen Vorgang, 
dass ein Land seine verbrecherische 
Vergangenheit zur Grundlage seiner 
kollektiven Identität machte. Nach 
der Wiedervereinigung wurde die 
Erinnerung daran umfassend insti-
tutionalisiert.   

Max Czollek hat drei Phasen deut-
scher Erinnerungskultur identifi-
ziert: Bis zur Mitte der 60er Jahre 
schwankte die deutsche Politik zwi-
schen symbolischer internationaler 
Wiedergutmachungspolitik und 
nationalen Amnestiegesetzen; der 
Kniefall Willy Brandts symbolisierte 
die zweite Phase: man verstand sich 
fortan nicht mehr als besiegtes, 
sondern als befreites Deutschland. 
Nach 1990 begann die dritte Phase, 
die Czollek „Versöhnungstheater“ 
nennt: Die deutsche Erinnerungs-
kultur wurde zum Ausgangspunkt 
einer neuen Normalität erklärt, aus 
der Forderungen nach einem unver-
krampften Nationalismus und einer 
offensiven Rolle Deutschlands in 
der Weltpolitik abgeleitet wurden. 
Die Deutschen erklärten sich als 
versöhnt mit ihrer Vergangenheit, 
ohne allerdings nach der Vergebung 
der Opfer oder deren Nachkommen 
gefragt zu haben. Czollek nennt dies 
einen Prozess der „Wiedergutwer-
dung ohne Wiedergutmachung“, 
denn Entschädigungen der Opfer 
fanden kaum statt. Zu dieser drit-
ten Phase gehört bis heute der 
entschiedene Kampf gegen „Antise-
mitismus“ und eine bedingungslose 
Unterstützung der Politik des Staa-
tes Israel. Der Antisemitismus sei, 
so Czollek, aber selektiv: er beziehe 
sich z.B. nicht auf antisemitische 
Darstellungen in Kirchen oder die 
Ehrung von Antisemiten und Shoah-
Verharmlosern im wiederaufgebau-

ten Stadtschloss in Berlin, sondern 
wird vorwiegend im „Außen der 
bürgerlichen Gesellschaft“ bzw. bei 
linken, rechten und muslimischen 
Gruppen entdeckt - und so der 
„Extremismus der Mitte“ gerade 
verdeckt. Das moralisch geläuterte 
Deutschland habe in diesem Nar-
rativ nun seinerseits die P�icht, als 
moralische Instanz in der Weltpoli-
tik und gegenüber abweichenden 
gesellschaftlichen Gruppen aufzu-
treten. Die Solidarität mit Israel als 
wahrgenommenem Zufluchtsort 
von Juden nach dem Holocaust 
verbindet sich dabei gleichzeitig mit 
erheblichem Widerstand, die eigene 
brutale Kolonialgeschichte bspw. in 
Afrika aufzuarbeiten.  

Interessant ist ein Vergleich mit 
der tatsächlichen Politik Nach-
kriegsdeutschlands gegenüber dem 
jungen Staat Israel: Der Historiker 
Daniel Marwecki zeichnet diese 
Beziehungen in seinem Buch „Abso-
lution?“ nach. Deutschland lieferte 
Israel seit den 50er Jahren zunächst 
erhebliche Mengen an Investitions-
gütern, später auch Rüstungsgüter, 
wobei sich die deutsche Politik da-
bei um Geheimhaltung bemühte. 
Ohne die deutsche Hilfe hätte der 
junge Staat Israel nicht überlebt. 
Marwecki bezeichnet dies als einen 
Tausch des „white-washing gegen 
state-building“. In den Worten von 
Mishra: „Moralische Absolution 
für ein unzureichend entnazifi-

I  „Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 2524



ziertes und immer noch zutiefst 
antisemitisches Deutschland im 
Austausch gegen Geld und Wa�en“. 
Die antisemitischen Äußerungen 
von Adenauer und seinem Stab ge-
genüber Politikern in Israel zu lesen 
lässt einen tatsächlich ungläubig 
den Kopf schütteln. Aber es ging für 
Israel angesichts seiner existenziel-
len Gefährdungen schlichtweg ums 
Überleben, da war es egal, woher 
die Unterstützung kam.

In Deutschland wiederum wurde 
der Sechs-Tage-Krieg als „Blitzkrieg“ 
bewundert, Moshe Dayan galt als 
„neuer Rommel“. In der deutschen 
Presse wurden die israelischen Sol-
daten, „groß gewachsen, blond und 
blauäugig“, als neuer Typ Krieger 
bewundert. Marwecki zieht den 
Schluss, dass die Unterstützung 
Israels in den ersten Jahrzehnten 
nach dem Krieg nicht aus einer 
Haltung des „Nie wieder!“ erfolgte, 
sondern gerade in Kontinuität eines 
fest verankerten Militarismus und 
Imperialismus. 

b)	 Die Rolle des Holocaust für die 
Identität des Staats Israel

Nach dem Massenmord an den 
Jüdinnen und Juden wünschten 
sich viele Intellektuelle weltweit 
in Israel eine egalitäre Zu�uchts-
stätte für ein gnadenlos verfolgtes 
Volk. Am 14.5. 1948 zogen sich die 
britischen Streitkräfte aus Palästina 

zurück und der Staat Israel wurde 
errichtet. Der junge Staat konnte 
sich trotz Kriegen von Seiten der 
arabischen Staaten dauerhaft be-
haupten. Erkauft wurde die Staats-
gründung jedoch mit der Flucht und 
Vertreibung vieler palästinensischer 
Araber. Die ursprünglich von der UN 
angestrebte Teilung des Gebietes in 
zwei Staaten konnte nicht realisiert 
werden. 

Die Geschichte des Staates Israel 
begann aber nicht erst mit seiner 
Gründung im Jahr 1948. Ihr gingen 
Bemühungen von Vordenkern des 
Zionismus über einen Zeitraum 
von mehr als 100 Jahren voraus, 
die eine Rückkehr von Juden in das 
biblische „gelobte Land“ ermögli-
chen wollten. Die jüdische Einwan-
derung begann bereits zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts. Denn mit 
der Balfour-Deklaration von 1917 
sicherte die britische Regierung ihre 
Unterstützung für die Schaffung 
einer jüdischen Heimstätte in Pa-
lästina zu, die auch von einer Reihe 
anderer Staaten gestützt wurde. Im 
Jahre 1922 übertrug der Völkerbund 
Großbritannien das Mandat über 
Palästina (einschließlich des heuti-
gen Jordanien).

Pankash Mishra hat festgestellt, 
dass die Shoah überraschender-
weise zu Beginn kein Gegenstand 
intensiver nationaler Beschäftigung 
in Israel war, vielmehr war das 

Verhältnis zu den Überlebenden 
der Shoah ambivalent. Sie seien 
in den Augen vieler zionistischer 
Staatsgründer zu schwach gewe-
sen, um dem Bösen der NS-Zeit 
zu widerstehen. Nun wurde als 
Reaktion darauf vielmehr das Über-
leben als Selbstzweck als höchster 
Wert beschworen (u.a. auch in 
den bekannten Filmen „Schindlers 
Liste“ und „Hitlerjunge Salomon“, 
wie Mishra konstatiert). Israels 
Deutung der Shoah bestand in der 
„Nationalisierung des skrupellosen 
Grundsatzes, wonach nur zu leben 
verdiene, wer stark sei und als ers-
ter zuschlage“ (Mishra). Ein aufs 
Überleben �xierter Nationalismus 
bestimmte das zionistisch geprägte 
Selbstverständnis vieler Eliten des 
jüdischen Staates. Gab es lange 
Zeit in Israel kein großes Interesse 
an einer Beschäftigung mit dem 
Holocaust, änderte sich dies 1975. 
Chronologisch in etwa parallel zu 
den Entwicklungen in den USA und 
Deutschland bekam der Holocaust 
eine zentrale Bedeutung in der 
o�ziellen Erinnerung. Israel wur-
de nun als Verteidiger aller Juden 
verstanden, dafür bedürfe es aber 
der notwendigen Härte gegenüber 
allen, die den Staat Israel gefähr-
den konnten. Gleichzeitig wurden 
die Araber mit den Nazis der 40er 
Jahre gleichgesetzt. Zweifellos wur-
de die Existenz des Staates Israel 
von arabischen Nachbarstaaten in 
Frage gestellt, militärisch aber war 

Israel seinen Nachbarn deutlich 
überlegen. 

Über die personellen und ideolo-
gischen Kontinuitäten des Nati-
onalsozialismus im Nachkriegs-
deutschland wurde dagegen o�-
ziell geschwiegen (zu den Gründen 
siehe oben). Wenn aber jederzeit ein 
neuer Holocaust droht, ist jegliche 
Form von Gewalt rechtfertigt, gegen 
die Palästinenser im Land, auch 
gegen die Nachbarländer.

Innenpolitisch wurde den neu ein-
wandernden Juden die Möglichkeit 
gegeben, durch die Enteignung 
der Palästinenser einen höheren 
sozio-ökonomischen Status zu 
erhalten und daher diese Politik 
gutzuheißen bzw. mitzutragen. 
International konnte in dieser Logik 
Kritik an der israelischen Politik mit 
einer drohenden Wiederholung  
des Völkermords gleichgesetzt und 
als antisemitisch gebrandmarkt 
werden. Die Shoah wurde so „zum 
geheiligten Kern des israelischen 
Nationalismus“ (Mishra). M.E. lässt 
sich der wachsende Extremismus 
der israelischen Politik in den letz-
ten Jahren und in jüngerer Zeit vor 
dieser Folie gut nachvollziehen. 
Natürlich wird dieser nicht von allen 
Bürgern des Staates Israel mitgetra-
gen, aber zweifellos sind hier wirk-
mächtige Muster einer spezi�schen 
Erinnerungs- und Identitätspolitik 
auszumachen.

I  „Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 2726



4. Conclusio: Eine gefährli-
che Erinnerung muss sich 
kritisch zu den o�ziellen 
Narrativen und einer in-
strumentalisierten Erin-
nerungskultur verhalten

Gleicht man die o�ziellen Darstel-
lungen von Motiven, Zielen und 
Entwicklungen im Zweiten Welt-
krieg und in Nachkriegsdeutschland 
mit den o�ziell verankerten Deu-
tungsmustern und den Phasen der 
kollektiven Erinnerung ab, entsteht 
ein disparates Bild. Die dominanten 
gesellschaftlichen Deutungsmuster 
sind mindestens sehr selektiv und 
o�ensichtlich von Interessen ein-
�ussreicher Akteure geprägt. Der 
Satz von Marx kommt mir in den 
Sinn: „Die herrschenden Ideen sind 
die Ideen der Herrschenden“. Das 
gilt o�enbar auch für die o�ziellen 
kollektiven Erinnerungen. Natürlich 
werden o�zielle Narrative auch ge-
brochen und von Akteuren in Frage 
gestellt und verändert, aber eine 
klare Tendenz lässt sich erkennen. 

Die herrschenden Narrative haben 
auch heute ganz konkrete Folgen: 
Der Krieg der israelischen Regierung 
und Armee erfüllt nach den Krite-
rien der UNO eindeutig den Tatbe-
stand eines Völkermordes. Zumin-
dest kann man die systematische 
Ermordung und Vertreibung der Be-
völkerung des Gaza-Streifens nicht 

ernsthaft mit „Selbstverteidigung“ 
begründen. In Deutschland reagiert 
die Politik aber trotzdem mit einer 
ungebrochenen Unterstützung der 
israelischen Politik, was ohne die 
dominante Erinnerungskultur und 
die daraus abgeleitete Identität (sie-
he die Überlegungen von Czollek) 
nicht zu erklären ist. Sowohl der 
Terrorangri� der Hamas als auch der 
Krieg Israels lassen sich im übrigen 
gut als „wilde“, koloniale Kriege im 
Sinne Chamberlins verstehen, in 
dem auf beiden Seiten alle Mittel 
erlaubt sind. 

Mishra weist auf den Unterschied 
in der ö�entlichen Wahrnehmung 
etwa zu der des Massenmords der 
Nazis an den Juden und anderen 
Gruppen hin: während es einzelne 
Informationen und Gerüchte gab, 
die Weltgesellschaft aber viele 
Bilder und Erzählungen erst Jahr-
zehnte später zu sehen und hören 
bekam, geschehen systematischer 
Mord und Vertreibung im Gaza-
Streifen zeitgleich vor aller Augen. 
Dies gilt prinzipiell auch für andere 
Konflikte. Aber viele Menschen 
insbesondere in Deutschland sehen 
die Bilder und scheinen auf seltsa-
me Weise unberührt zu sein bzw. 
übernehmen Deutungsmuster, die 
extrem unplausibel sind. Der Un-
terschied in der Wahrnehmung des 
Leids der Ukrainer (allerdings nicht 
der Russen) ist augenfällig. 

Hier stellt sich auch die Frage, 
welche Lehren de facto aus dem 
Holocaust gezogen wurden: Die 
Bekenntnisse „Nie wieder Krieg!“ 
und „Nie wieder Faschismus und 
organisierte Vernichtung!“ gelten 
o�enbar nur in bestimmten Fällen, 
aber nicht, wenn das Sterben von 
Menschen westlichen Interessen 
nützt. 

Legitimiert werden kann dieses 
Mitspielen des deutschen Staa-
tes beim imperialen Spiel durch 
das erfolgreich inszenierte „Ver-
söhnungstheater“ (Czollek): Weil 
wir so gut verarbeitet haben, hat 
Deutschland die moralische Legi-
timität, sich aktiv an „gerechten“ 
Kriegen zu beteiligen. Anders, 
glaube ich, ist die große Akzeptanz 
der gegenwärtigen massiven Mi-
litarisierung der Gesellschaft und 
der sich vollziehenden Umstellung 
der deutschen Wirtschaft auf eine 
Kriegswirtschaft, die sich auf eine 
„kriegstüchtige“ und kriegsbereite 
Gesellschaft verlassen kann, kaum 
erklärbar.  

Anders gesagt: die Art und Weise 
der Erinnerungskultur in Deutsch-
land ist in der Tat „gefährlich“: ins-
besondere für den (nicht-weißen) 
Rest der Welt. Auch eine Erinnerung 
an die Opfer der Geschichte kann 
o�enbar für die Produktion neuer 
Opfer instrumentalisiert werden. 

Die „gefährliche Erinnerung“ im 
Metzschen Sinne ernstzunehmen 
hieße dann, den Maßstab der 
Befreiung und des versprochenen 
Lebens in Frieden und Gerechtigkeit 
im Reich Gottes auch auf die Weise 
der Erinnerungen selbst anzulegen: 
konkret auf die von Eliten konst-
ruierten Narrative und kollektiven 
Deutungsmuster des Geschehe-
nen. Ohne eine kritische Analyse 
der herrschenden Erinnerungen 
scheint eine wahrhaft „gefährliche“ 
Erinnerung im Dienst der Opfer der 
Geschichte kaum denkbar.

Im Text erwähnte Bücher:

•	 Werner Abelshauser, Deutsche Wirt-
schaftsgeschichte seit 1945, München 
2004 

•	 Paul Thomas Chamberlin, Scorched 
Earth: A Global History of World War II. 
New York 2025,

•	 Interview mit Paul Chamberlin: 
https://www.nachdenkseiten.
de/?p=136216

•	 Max Czollek, Versöhnungstheater, 
München 2023 

•	 Daniel Marwecki, Absolution? Israel 
und die deutsche Staatsräson, Göttin-
gen 2024

•	 Pankaj Mishra, Die Welt nach Gaza, 
Frankfurt/M. 2025

•	 Werner Rügemer, Verhängnisvolle 
Freundschaft. Wie die USA Europa 
eroberten, Erste Stufe: Vom 1. zum 2. 
Weltkrieg, Köln 2023

I  „Gefährliche“ oder instrumentalisierte Erinnerung?  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 2928



Erinnern – um der 
Möglichkeit eines Anderen 
willen

Wir leben in Zeiten der Alternativlo-
sigkeit. Diese Zeiten sind nicht ein-
fach nur durch die o�ensichtlichen 
Katastrophen gekennzeichnet, mit 
denen uns jeder Blick in die Zeitung 
oder auf die Nachrichtenseiten im 
Internet, in die Sozialen Netzwerke 
oder das morgendliche Einschalten 
des Radios konfrontieren: das Vor-
anschreiten der Klimakatastrophe, 
der Genozid in Gaza, der Krieg in der 
Ukraine, Flutkatastrophen, Aufstieg 
der Rechten usw. Jeden Tag sehen 
wir uns auch mit der Tatsache un-
serer Ohnmacht konfrontiert: dass 
wir wissen, dass all dies sofort, au-
genblicklich au�ören müsste und 
doch keine Idee entwickeln können, 
was wir nun wirklich tun könnten, 
um dazu etwas beizutragen. Ja, wir 
gehen vielleicht auf Demonstratio-
nen für den Frieden oder gegen die 
Rechten, diskutieren die politische 
Weltlage, informieren uns vielseitig 
und kritisch, sammeln Unterschrif-
ten und schreiben Petitionen oder 
haben all dies über viele Jahre, 
manche vielleicht ihr ganzes Leben 

bereits getan, und doch stellen wir 
uns die bohrende, manchmal fast 
in die Verzwei�ung treibende Frage, 
ob all dies wirklich angesichts des 
Grauens in der Welt, das immer 
mehr zuzunehmen scheint, irgend-
einen Unterschied macht.

Angesichts einer solchen Zeitdiag-
nose scheint es auf den ersten Blick 
vielleicht abwegig, übers Erinnern 
nachzudenken: Erinnern – das 
kann so einen sentimentalen Klang 
annehmen. Wir erinnern uns ja erst 
einmal gerne an schöne Erlebnisse, 
gelungene Erfahrungen, hängen 
diesen vielleicht in unseren Tagträu-
men nach. Daneben gibt es sicher 
eine andere Form der Erinnerung, 
die mit dem o�ziellen Gedenken 
verbunden ist, mit dem Stichwort 
einer „Erinnerungskultur“ und die 
uns, oftmals in eher ritualisierter 
Weise an historische Ereignisse, 
die für das kollektive Gedächtnis 
von Bedeutung sind, zurückdenken 
lässt. Aber kann Erinnerung auch 
mehr oder anderes sein als das? 

Julia Lis

Wie ist das Erinnern mit unserer 
Gegenwart verknüpft, wie kann 
uns Erinnerung helfen, mitten im 
Grauen der Katastrophen anders zu 
reagieren als mit Verzwei�ung oder 
Resignation?

„Erinnere dich!“

In der Geschichte des Judentums 
wie des Christentums, in den bib-
lischen Geschichten hat die Erin-
nerung eine zentrale Bedeutung. 
Gerade im Ersten Testament, das 
wir ChristInnen gerne als das Alte 
Testament bezeichnen, ist die Auf-
forderung sich zu erinnern, fast 
allgegenwärtig. Es erzählt die Ge-
schichte Israels mit seinem Gott, 
einem Gott, der so ganz anders ist, 
als die Götter der anderen Völker, 
die, den irdischen Herrschern gleich, 
über den Menschen thronen. Denn 
dieser Gott ist einer, der sich mit den 
Sklavinnen und Sklaven verbündet. 
Er, JHWH, ist der Gott, der das Ende 
aller Sklaverei und Unterdrückung 
will und sein Volk aus der Knecht-
schaft hinausführt, um ihm ein 
Leben in Freiheit und Gleichheit zu 
ermöglichen.

Ein solches Leben, so die biblische 
Botschaft, kann und wird Israel 
aber nur gelingen, wenn es sich an 
diesen Anfang erinnert, an dem 
steht: Gott hat sie in die Freiheit 
geführt. Diese Erinnerung bedingt 
die Verantwortung Israels dafür, die 

Gesellschaft angemessen zu diesem 
Anfang zu gestalten. Das Gelingen 
oder Versagen dieses Zusammen-
lebens in Freiheit und Gleichheit ist 
Maßstab für die Schuld, die Sünde, 
derer die Propheten nicht müde 
werden, Israel anzuklagen, weil es 
in die Strukturen von Herrschaft 
und Unterdrückung zurückfällt, 
weil die real existierende Gesell-
schaft, indem sie die Ärmsten und 
Schwächsten unterdrückt, gemes-
sen an diesem Anfang gnadenlos 
versagt. Die Botschaft von diesem 
Anfang aber bleibt in der Welt: 
Weil Jüdinnen und Juden durch die 
Zeiten hindurch an ihn erinnert ha-
ben und weil die Jesusbewegung es 
gescha�t hat, diese Erinnerung für 
alle Menschen zu ö�nen: ein Leben 
in Freiheit und Gleichheit, von dem 
die Reich-Gottes-Verkündigung 
Jesu kündet, steht allen Menschen 
o�en, ist Auftrag und Möglichkeit 
für jeden und jede, weltweit.

Mit der Erinnerung daran ist die 
Kirche, die als Institution keinen 
anderen Auftrag hat als diese Erin-
nerung in der Welt wachzuhalten, 
höchst widersprüchlich umgegan-
gen. Sie hat die biblischen Texte, die 
davon zeugen, bewahrt und durch 
die Jahrhunderte getragen. Sie hat 
diese aber auch durch ihr Versagen, 
ihren Bund mit den Mächtigen und 
Herrschenden, ihre Gleichgültigkeit 
gegenüber dem Leid der Armen und 
der Unterdrückung der Menschen, 

I  Erinnern – um der Möglichkeit eines Anderen willen  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 3130



ja oftmals ihre aktive Mitwirkung 
daran bis zur Unkenntlichkeit ver-
dreht, entstellt und verraten.

„Es könnte auch anders 
sein!“

Aber dennoch: Was die Kirchenge-
schichte nicht auslöschen konnte, 
sind jene Erinnerungen der Schwa-
chen und Unterdrückten an ihr Leid, 
aber auch an die kollektiven Ver-
suche, eine Alternative zu suchen, 
ja erst einmal überhaupt an dem 
Glauben festzuhalten, dass das, 
was ist, nicht alles sein kann, alles 
sein muss. Über die Jahrhunderte 
hinweg hat ein solcher Glaube sich 
immer wieder auch aus den bibli-
schen Erzählungen und christlichen 
Traditionen gespeist. Vielleicht be-
ginnt der Aufstand für Gerechtigkeit 
und Würde oft mit einer Erinnerung 
in Form einer Erzählung. Die Erinne-
rung ist es, die die Perspektive mit 
sich trägt: Es war nicht immer schon 
so, wie es jetzt ist und es muss nicht 
auf ewig so bleiben. Die Welt und 
die gesellschaftlichen Verhältnisse, 
und damit auch der Kapitalismus, 
sind nicht ewig und entsprechen 
nicht einer dubiosen „Natur“ des 
Menschen. Sie sind, wie alle gesell-
schaftlichen Verhältnisse von Men-
schen in langen und komplizierten, 
widersprüchlichen geschichtlichen 
Prozessen geschaffen worden. Es 
hätte anders kommen können, es 

kann auch anders werden – das 
lehrt uns eine solche Erinnerung.

In diesem Sinne kann der Erinne-
rung ein widerständiges Potential 
innewohnen. Herbert Marcuse 
spricht hier von einer „gefährlichen 
Erinnerung“: „Die Erinnerung an die 
Vergangenheit kann gefährliche 
Einsichten au�ommen lassen, und 
die etablierte Gesellschaft scheint 
die subversiven Inhalte des Ge-
dächtnisses zu fürchten“1. Die Erin-
nerung stört nach Marcuse eine To-
talität – eine Gesellschaft, die ganz 
auf das Funktionieren eingerichtet 
ist und ihre eigene Funktionsweise 
zu ihrem Zweck erhoben hat, ohne 
nach deren Sinn zu fragen. Genau 
hier liegt ja der Kern der Alterna-
tivlosigkeit: Uns wird gesagt, wir 
müssten aufrüsten, weil das am 
besten der Sicherheit und Abschre-
ckung dient – so funktioniert die 
Welt. Wir müssen Sozialleistungen 
kürzen, weil wir das Wirtschafts-
wachstum ankurbeln müssen – so 
funktionieren die Märkte. Wir 
müssen mehr Digitalisierung wa-
gen – denn nur so funktionieren 
Menschen heute. „Das Erinnern,“ 
so Marcuse weiter, „ist eine Weise, 
sich von den gegebenen Tatsachen 
abzulösen, eine Weise der ‚Vermitt-
lung‘, die für kurze Augenblicke die 

1	 Marcuse, Herbert: Der eindimensionale 
Mensch. Studien zur Ideologie der fort-
geschrittenen Industriegesellschaft, 
Springe 2014, S. 117.

allgegenwärtige Macht der gegebe-
nen Tatsachen durchbricht.“2 Die Er-
innerung ist also nicht einfach eine 
Flucht aus der Gegenwart, im Sinne 
eines nostalgischen „früher war ja 
doch alles besser“. Sie kann, wenn 
wir ihr erlauben, die Selbstverständ-
lichkeiten, die uns täglich medial 
und gesellschaftlich eingehämmert 
werden, infrage zu stellen, eine ei-
gene Macht entwickeln, die uns ein 
Anders zum Gegebenen aufschei-
nen lässt. Die Erinnerung erinnert 
aus der Vergangenheit nicht nur das 
Gute im Sinne von Ho�nung und 
Sehnsucht. Denn jene Erinnerung, 
die aus der Vergangenheit auf-
scheint, von der Marcuse spricht, ist 
ihrem Wesen nach unabgeschlos-
sen: Das gerade verbindet sie mit 
unserer Gegenwart. Es geht nicht 
darum zu erinnern, wie es damals 
war. Es geht darum an Ho�nungen 
zu erinnern, die gerade weil sie 
nicht vollständig in der Geschichte 
eingelöst wurden, noch ausstehen, 
noch nicht abgeschlossen sind und 
deshalb in uns und durch unser 
Leben hindurch weitergetragen 
werden können. In diesem Sinne 
zu erinnern, heißt immer auch die 
Erinnerung aufzunehmen und auf 
unsere Zeit hin zu aktualisieren. 
Mit der Unabgeschlossenheit der 
erinnerten Ho�nung ist aber auch 
die Macht des Schreckens verbun-

2	 Marcuse: Der eindimensionale Mensch, 
S. 117.

den: Hoffnungen auf Befreiung 
sind ja niemals einfach so zufällig 
und sang- und klanglos aus der Ge-
schichte verschwunden. Vielmehr 
wurden sie verraten, brutal unter-
drückt, hinweggefegt, vereinnahmt, 
ja allzu oft ausgelöscht. Wer also an 
die Ho�nung der Menschen auf ein 
Leben in Gleichheit, Freiheit, Würde 
erinnert, der erinnert auch an die 
Schrecken, die diese Hoffnungen 
erst nötig machten und jene, die sie 
verstummen ließen.

Erinnerung, die rettet?

In der politischen Theologie von 
Johann Baptist Metz gibt es an-
gesichts des erinnerten Grauens 
dennoch die Vorstellung einer Erin-
nerung, die retten kann: Da, wo die 
Erinnerung Menschen hilft, sich als 
Subjekte ihrer Geschichte der Un-
terdrückung wie des Widerstands 
wahrzunehmen. Auch wenn Metz 
davon spricht, dass damit auch 
eine Identität gerettet wird, so gilt 
es dies doch zu unterscheidenden 
von heute oftmals praktizierten 
Formen von Identitätspolitik, die im 
schlimmsten Fall zu einer Konkur-
renz verschiedener Opfergruppen 
führen, die sich auf ihre je größere 
Diskriminierung berufen. Denn 
Geschichte darf für Metz gerade 
nicht zu einer Projektionsfläche 
gegenwärtiger Interessen bestimm-
ter partikularer gesellschaftlicher 

I  Erinnern – um der Möglichkeit eines Anderen willen  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 3332



Gruppen werden. Sie ist vielmehr 
Erinnerung auch und vor allem 
an das Leiden des Anderen, das 
unabgeschlossen bleibt und nicht 
einfach vergeht und bedeutungslos 
ist. Christliche Erinnerung ist somit 
verbunden mit der Perspektive 
einer „Solidarität nach rückwärts“, 
mit den Toten und Besiegten der 
Geschichte, die selbst deren am 
Ende noch glücklicher Ausgang 
nicht mehr retten kann.

Vielmehr steht das Erinnern für eine 
Unterbrechung des Bestehenden, 
für das Bewusstsein, dass das, was 
ist, nicht alles sein kann und nicht 
ewig so weitergehen darf. Eine sol-
che Erinnerung bleibt an die Frage 
nach der Geschichte gebunden, in 
einer Perspektive nach vorn: ihr 
geht es um die Möglichkeit der Ret-
tung dieser Geschichte, christlich 
gesprochen um das Heil der Welt.  

Wenn so erinnert wird, dann wird 
auch an einer Ho�nung festgehal-
ten: Dass das Ganze dieser Welt 
nicht aufgegeben werden kann 
und darf, nicht weil wir die konkre-
te Utopie einer guten Zukunft vor 
unseren Augen aufscheinen sehen, 
sondern weil wir gerade angesichts 
der Katastrophen, die wir sehen, um 
der Besiegten und der Toten willen 
uns mit der Sinnlosigkeit und der 
Vergeblichkeit ihrer Niederlagen 
und Tode nicht abfinden können 
und wollen. Wie diese Hoffnung 
aber eine Kraft entfalten kann, die 
uns erlaubt, uns der Alternativlosig-
keit entgegenzusetzen, das genau 
ist die Herausforderung , der wir 
uns zu stellen haben: uns so zu erin-
nern, dass wir das Vergangene nicht 
einfach vergangen sein lassen und 
es so zu aktualisieren, dass darin 
die Ho�nung auf Rettung lebendig 
bleibt.

Versöhnungstheater.
Anmerkungen zur deutschen 
Erinnerungskultur 

Ist Gedenken gleichbedeutend mit Versöhnung? Das Eingeständnis von 

Schuld mit Begnadigung? Aufarbeitung mit Bewältigung? Soll sich Ge-

schichte nicht wiederholen oder geht es in der deutschen Erinnerungskultur 

letztlich um Normalisierung? Ein Essay.

Gemeinsam mit einem Kollegen 
saß ich im Januar 2021 bei einer 
Aufnahme im Corona-bedingt 
geschlossenen 1. Rang des Thea-
tersaals des Maxim Gorki Theaters. 
Das Jahr hatte gerade begonnen 
und damit auch die Feierlichkeiten 
für 1.700 Jahre jüdisches Leben auf 
dem Gebiet des heutigen Deutsch-
lands. Mit Blick auf die in immer 
kürzeren Abständen eintrudelnden 
Anfragen war uns bereits im Laufe 
des vorhergehenden Jahres klar 
geworden, dass diese Feierlich-
keiten anstrengend würden. High 
Noon für das deutsch-jüdische 
Gedächtnistheater – Sie kennen 
diesen Begri� vielleicht aus dem 
gleichnamigen Buch von Michal 
Bodemann, in dem er die Instru-
mentalisierung von Jüdinnen und 
Juden für eine Neuer�ndung eines 

positiven deutschen Selbstbildes 
herausarbeitete.1

Das ö�entlich-rechtliche Fernsehen 
hatte also zu einem Interview gebe-
ten und es �ng direkt gut an. Auf 
unsere Frage, wer eigentlich noch 
zur geplanten Dokumentation über 
jüdisches Leben in Deutschland 
eingeladen worden war, antwortete 
unser Gegenüber: Na wer so auf-
taucht, wenn man Antisemitismus 
und Juden googelt. Kein Scherz. Ein 
weiterer Klassiker, diesmal aus dem 
bislang ungeschriebenen Ratgeber 
„Wie man ein Jude für Deutsche 
wird“.

Die Kritik der Erzeugung der Ju-

1	 Y. Michal Bodemann, Gedächtnistheater. 
Die jüdische Gemeinschaft und ihre 
deutsche Er�ndung, Hamburg 1996

Max Czollek

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 3534



den  2durch den Außenblick der 
Dominanzkultur habe ich gemein-
sam mit Sasha Salzmann 2016 als 
Desintegration bezeichnet. Zwei 
Jahre später schrieb ich ein Buch, 
in dem ich diese Gedanken noch 
einmal unter dem Slogan Desinte-
griert Euch! zusammenfasste.3 Das 
wusste unser Gegenüber auch, man 
hatte sich gut vorbereitet. In seiner 
Frage bezog er sich denn auch auf 
folgende Passage:

„Was ist das für ein arroganter 
Glauben, man käme so billig davon? 
Als könnte irgendwie irgendetwas 
irgendwann jemals wieder normal 
sein. Ich fordere einen Zusatz zur 
Ewigkeitsklausel des Grundgesetzes: 
Es wird nie wieder alles gut.“4

Unser Gegenüber wollte das nicht 
auf sich sitzen lassen und sagte, es 
mache ihn traurig, dass wir sagen, 
es wird nie wieder alles gut. Und 
dann: „Meinen Sie wirklich, dass es 
da keine Möglichkeit mehr gibt?“ 
Diese Traurigkeit begegnet mir seit 
Jahren immer dann, wenn ich mich 
mit nicht-jüdischen Deutschen über 
dieses Thema unterhalte. Ich �nde 
sie schon allein darum bemerkens-

2	 Ich verwende die Form Juden*Jüdinnen, 
wenn es sich um die empirische Gruppe 
handelt; „die Juden“ verwende ich, um 
die Konstruktion der Juden als Andere 
zu markieren.

3	 Max Czollek, Desintegriert Euch!, Mün-
chen 2018.

4	 Ebd., S. 172.

wert, weil die Traurigen ehrlich 
erstaunt scheinen, dass es bei der 
Erinnerung etwas geben könnte, 
was nicht wieder gutzumachen ist. 
Oder, um es etwas schärfer zu for-
mulieren: dass die Bereitschaft, sich 
endlich mit der eigenen Gewaltge-
schichte zu befassen, einhergeht 
mit der Erwartung, dass die andere 
Seite es einem dann auch nicht so 
schwer machen sollte.

Vielleicht kennen Sie das ja aus 
eigener Erfahrung: Sie befinden 
sich in einer Diskussion mit Tante 
Rosamunde oder wahlweise auch 
einem Publikum und erklären, 
wie sie die Welt sehen. Ist diese 
Perspektive kritisch, steht mit an 
Sicherheit grenzender Wahrschein-
lichkeit irgendwann jemand auf, 
räuspert sich und sagt: ja schön 
und gut, aber was ist denn die 
Lösung für das Problem? Falls man 
nun die Lösung nicht direkt liefert, 
schüttelt die Gegenseite den Kopf 
und verliert akut jedes Interesse. 
Kritik, scheint es, wird hierzulande 
dadurch legitimiert, dass man wie 
die Cola zur Pizza auch gleich die 
Lösung mitliefert. Und das ist na-
türlich eine eigenartige Erwartung. 
Politische Essays sind keine Koch-
bücher, bei denen man die Rezepte 
vorkocht, die das Publikum dann 
zuhause nachkochen darf. Nein, 
diese Rezepte müssen wir - wenn 
überhaupt - gemeinsam finden. 
Und Versöhnung steht sicherlich 

nicht auf dem Menü der Desinte-
gration.

I. 

Anlässlich des 75. Jahrestages der 
Befreiung von Auschwitz fanden 
sich 2020 Vertreter*innen Israels, 
der Siegermächte und Deutsch-
lands zum 5. World Holocaust 
Forum in Yad Vashem zusammen. 
Bundespräsident Frank-Walter 
Steinmeier hielt eine in der deut-
schen Presse viel gelobte Rede, die 
folgende Passage enthielt:

„Fünfundsiebzig Jahre nach der Be-
freiung von Auschwitz stehe ich als 
deutscher Präsident vor Ihnen allen, 
beladen mit großer historischer 
Schuld. Doch zugleich bin ich erfüllt 
von Dankbarkeit: für die ausge-
streckte Hand der Überlebenden, für 
das neue Vertrauen von Menschen 
in Israel und der ganzen Welt, für 
das wieder erblühte jüdische Leben 
in Deutschland. Ich bin beseelt vom 
Geist der Versöhnung, der Deutsch-
land und Israel, der Deutschland, 
Europa und den Staaten der Welt 
einen neuen, einen friedlichen Weg 
gewiesen hat.“5

5	 Frank-Walter Steinmeier, 5. World 
Holocaust Forum „Remembering the 
Holocaust: Fighting Antisemitism“ in 
Yad Vashem, 23.1.2020, https://www.
bundespraesident.de/SharedDocs/
Reden/DE/Frank-Walter-Steinmeier/

Liest sich ganz gut, oder? Allerdings 
möchte ich Ihre Aufmerksamkeit 
gern darauf richten, wie unver-
mittelt der Begri� der Versöhnung 
im Text auftaucht! Man lädt den 
deutschen Bundespräsidenten zu 
einer Erinnerungsfeier an die Shoah 
ein, der spricht über Schuld, über 
Dankbarkeit und sagt dann: danke 
für diesen Geist der Versöhnung. 
Huch. Ich �nde das bemerkenswert. 
So als würde ich meiner Nachbarin 
meine Bohrmaschine leihen, die 
sie dankbar entgegennimmt und 
dann sagt: danke für dieses schöne 
Geschenk!

Wir sind uns vermutlich einig, dass 
schenken und leihen nicht das 
gleiche ist. Und ich meine: auch 
Erinnerung ist nicht gleichbedeu-
tend mit Versöhnung. Zumindest 
nicht automatisch. In der wechsel-
haften deutschen Geschichte ist es 
immer wieder zu Diskriminierung, 
Verfolgung, Enteignung und Mord 
gekommen. Und schließlich kam 
es im Zwanzigsten Jahrhundert zur 
industriell betriebenen Ermordung 
der europäischen Juden. Ich denke 
es ist nicht übertrieben zu sagen, 
dass sich weite Teile der deutschen 
Gesellschaft in den vergangenen 
Jahrzehnten erstmals systematisch 
mit der Frage befasst haben, wie das 
gerade hier in Deutschland passie-

Reden/2020/01/200123-Israel-Yad-
Vashem.html

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 3736



ren konnte und welche Traditionen 
und Ideologien dazu beigetragen 
haben.

Dabei hat sich der Blick auf die 
Vielfalt existierender Gewaltge-
schichten ausgeweitet – neben 
Antisemitismus kommt auch die 
Geschichte des Kolonialismus, 
von Rassismus und Ableismus, der 
Diskriminierung von Sinti*ze und 
Rom*nja oder Sexismus in den 
Blick. Und das ergibt ja auch Sinn, 
denn Erinnerungskultur, die ihrem 
eigenen Anspruch gerecht werden 
will, muss in der Gegenwart auch 
andere Formen der Diskriminie-
rung thematisieren. Erinnerungs-
kultur, die ihren Namen verdient, 
ist Diskriminierungskritik. Und 
das schließt die Betrachtung an-
derer Verbrechen mit ein, die in der 
deutschen Geschichte begangen 
worden sind.

Zurück zum Gedächtnistheater. Bo-
demanns These lautet ja 1996, dass 
es sich bei der Erinnerungskultur gar 
nicht so sehr um eine Verhinderung 
einer Wiederholung von Geschichte 
handele. Stattdessen würden die 
toten Juden und Jüdinnen und 
ihre lebenden Repräsentant*innen 
dafür gebraucht, dass die deutsche 
Seite sich als gutes und geläutertes 
Deutschland neu er�nden könne. 
„Die Wiedergutwerdung der Deut-
schen“ hat Eike Geisel das einmal 

in einem seiner Essays genannt.6 
Tatsächlich sprach Bundespräsident 
Richard von Weizsäckers bereits 
35 Jahre vor Steinmeier in einer 
berühmt gewordenen Rede vom 8. 
Mai 1985 von der Versöhnung durch 
die Erinnerung:

„‘Das Vergessenwollen verlängert 
das Exil, und das Geheimnis der Er-
lösung heißt Erinnerung.‘ Diese oft 
zitierte jüdische Weisheit will wohl 
besagen, daß der Glaube an Gott 
ein Glaube an sein Wirken in der 
Geschichte ist. […] Diese Erfahrung 
scha�t Ho�nung, sie scha�t Glauben 
an Erlösung, an Wiedervereinigung 
des Getrennten, an Versöhnung.“7

Weizsäcker unterstrich in seiner 
Rede, wie wichtig es sei, dass sich 
die deutschen Täter*innennach-
kommen (von Juden sprach er 
genau genommen nur als nicht-
Deutsche) an ihre eigene Geschich-
te erinnerten. Der Horizont, den er 
für eine solche Erinnerungsarbeit 
sah, war die Versöhnung. Das un-
terstreicht auch das Zitat. Das Ju-

6	 Eike Geisel, Die Wiedergutwerdung der 
Deutschen, Verlag Klaus Bittermann 
2015.

7	 Richard von Weizsäcker, Gedenkver-
anstaltung im Plenarsaal des Deut-
schen Bundestages zum 40. Jahrestag 
des Endes des Zweiten Weltkrieges 
in Europa, 8.5.1985, https://www.
bundespraesident.de/SharedDocs/
Reden/DE/Richard-von-Weizsaecker/
Reden/1985/05/19850508_Rede.html

dentum, soweit deutet Weizsäcker 
den Ausspruch des jüdischen Legen-
denrabbis Baal Schem Tov korrekt, 
verstehe Erinnerung als Teil religiö-
ser Praxis. Aber daraus schließt der 
Bundespräsident fälschlicherweise, 
dass diese Erinnerung auch Versöh-
nung bedeuten müsse. Überprüfen 
Sie das gern noch mal selbst. Von 
Versöhnung ist beim Baal Schem 
Tov keine Rede.

Der vorauseilende Fehlschluss 
Weizsäckers ist symptomatisch 
für ein deutsche Verständnis von 
Erinnerungskultur. Weitere Belege 
�nden sich in der Rede Steinmei-
ers und ihrer Gleichsetzung von 
Erinnerung und Versöhnung. Sie 
lassen sich auch an der eingangs 
beschriebenen Traurigkeit unse-
res Gesprächspartners darüber 
ablesen, dass nie wieder alles gut 
wird. Dabei entsteht der Eindruck, 
die deutsche Seite habe sich vor 
allem darum auf die Erinnerungs-
arbeit eingelassen, weil sie sich 
davon etwas versprochen habe. Als 
sei die lang überfällige Beschäfti-
gung mit den diversen deutschen 
Gewaltgeschichten unmittelbar 
an Versöhnung gekoppelt, die 
Aufarbeitung an die Bewältigung, 
das Eingeständnis von Schuld an 
die Begnadigung durch die Über-
lebenden.

Damit hier kein falscher Eindruck 
entsteht: Ich finde es nachvoll-

ziehbar, dass die Einsicht in die 
Verbrechen der eigenen Vorfahren 
einhergeht mit dem Wunsch nach 
Vergebung. Aber es muss klar sein, 
dass es sich dabei um den Ausdruck 
der Bedürfnisse eines bestimmen 
Teils der Gesellschaft handelt. 
Nämlich der Täter*innen und ihrer 
Nachkommen. Insofern dieses spe-
zi�sche Bedürfnis in der deutschen 
Erinnerungskultur, in Reden von 
Bundespräsidenten, in Interviews 
oder bei Publikumsgesprächen als 
universell behauptet wird, möchte 
ich von einem Versöhnungstheater 
sprechen.

Die Pointe des deutschen Versöh-
nungstheaters liegt in der Identi-
fikation von Erinnerung und Ver-
söhnung: Danke, dass ihr uns die 
Bohrmaschine geschenkt habt! Es 
ist der Grund dafür, dass die deut-
sche Gewaltgeschichte bei Erinne-
rungsritualen häu�g als kitschige 
Versöhnungsfeier inszeniert wird. 
Als das Flattern weißer Tauben 
über Buchenwald, als Kaddish über 
Stolpersteinen, als Versöhnung 
in Yad Vashem. Und wie das Ge-
dächtnistheater erfüllt auch das 
Versöhnungstheater eine Funktion 
für die Dominanzkultur. Denn es 
erzeugt das Bild einer mit den Juden 
und damit sich selbst versöhnten 
Gesellschaft, die nun mit all ihren 
unterschiedlichen Herkünften ein-
treten kann in einen Prozess der 
Normalisierung.

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 3938



II. 

Aleida Assmann ist eine der wohl 
bekanntesten Theoretikerinnen der 
deutschen Erinnerungskultur. In 
einem Vortrag aus dem Jahr 2019 
ging die Gedächtnisforscherin auf 
etwas ein, was sie titelgebend als 
„Jüdisches Unbehagen“ an der 
deutschen Gedenkkultur bezeich-
nete.8 Dabei formulierte sie ihre 
Vorstellung von Normalisierung 
wie folgt:

„In der EU […] identi�ziert man sich 
in allen Mitgliedsstaaten zuerst als 
Bürger*innen der Nation und erst 
an zweiter Stelle als Europäer*innen, 
während in Deutschland weithin 
das Umgekehrte gilt. Von Norma-
lisierung kann hier also noch nicht 
wirklich die Rede sein, solange es 
noch keinen entspannten und ent-
krampften Umgang mit nationalen 
Symbolen gibt“9

Normalisierung bedeutet für Ass-
mann also einen entkrampften Um-
gang mit nationalen Symbolen. So 
weit, so gewöhnlich. In den Seiten 
vorher beschreibt Assmann, wie sie 
das einordnet, was sie als Jüdischen 
Unbehagen an der Erinnerungskul-
tur bezeichnet. Dabei geht sie aus-

8	 Erschienen in Aleida Assmann, Das neue 
Unbehagen an der Erinnerungskultur. 
Eine Intervention, München 2020, S. 
204-216.

9	 Ebd., S.

führlich auf Bodemanns und meine 
Arbeiten ein. Zwar sei der Imperativ 
Desintegriert Euch! „wichtig, um 
das Selbstverständnis der jüdischen 
Minderheit in Deutschland zu klä-
ren und zu stärken“.10 Allerdings 
entstehe dabei der Eindruck, „als 
schlösse die jüdische Identifika-
tion eine Identifikation mit dem 
demokratischen deutschen Staat 
kategorisch aus“.11

Nun zielt die Kritik, die wir mit 
dem Konzept der Desintegration 
formuliert haben, nicht auf eine 
Infragestellung der Demokratie, 
sondern auf eben jenen „entspann-
ten und entkrampften Umgang mit 
nationalen Symbolen“, von dem 
Assmann annimmt, er sei das Ziel 
aller Erinnerungsarbeit. Es ist schon 
bemerkenswert, welche These die 
Gedächtnisforscherin hier formu-
liert: Das jüdische Unbehagen an 
der Normalisierung eines deut-
schen Nationalismus verhindert 
einen Zustand, der wiederum als 
Voraussetzung dafür gilt, dass 
Deutschlands ein normaler Teil der 
EU sein könne. Juden verhindern 
die Wiedergutwerdung Deutsch-
lands.

Aleida Assmann erklärt mit dieser 
Kritik an Gedächtnistheater und 
Desintegration wie nebenbei die 
Normalisierung des Nationalen 

10	 Ebd., S. 213.
11	 Ebd., S. 213.

zum Ziel einer Erinnerungskultur 
in der postnationalsozialistischen 
Gesellschaft. Ich möchte argumen-
tieren, dass diese weit verbreite-
te Vorstellung einer Normalisie-
rung mittels Erinnerungskultur in 
Deutschland dazu beiträgt, dass 
die Kontinuitäten rechten Terrors 
und völkischen Denkens vielfach 
heruntergespielt oder gar igno-
riert werden. Weil nicht sein kann 
was nicht dem eigenen Selbstbild 
und der eigenen Hoffnung auf 
Versöhnung und Normalisierung 
entspricht.

Hinter dieser Vorstellung der Nor-
malisierung ist unschwer die Fan-
tasie von der angeblich guten 
bürgerlichen Mitte in Deutschland 
auszumachen. Denn wo Mitte ist, 
da kann ja kein Extrem sein – son-
dern da herrscht: Normalität. Wenn 
sich nun eben diese Mitte ein wenig 
mehr Heimat und Nationalgefühl 
wünscht, hat man zwei Möglichkei-
ten: entweder, man schließt daraus, 
dass die Mitte und damit auch die 
Vorstellung von Normalität nicht 
so gut ist, wie man sich das dachte. 
Oder man kommt zu dem Schluss, 
dass der Wunsch nach Nationalis-
mus und Heimat Teil der Normali-
tät sein muss, die man einfordert. 
Linke und jüdische Forderungen 
nach einem antifaschistischen 
und nationalismuskritischen Kon-
sens scheinen dann unnormal und 
zerstörerisch. Und so ist es auch 

bei Assmann, die eine Art erinne-
rungspolitische Hufeisentheorie 
formuliert.

Dem möchte ich eine eigene These 
gegenüberstellen: die Erinnerungs-
kultur ist nicht dazu da, eine Norma-
lisierung von Nationalsymbolen zu 
fördern, sondern die Gesellschaft 
so einzurichten, dass sich die Ge-
schichte nicht wiederholt. Dazu 
gehört eine Kritik von Diskrimi-
nierung, eine Thematisierung der 
Vielfalt an Gewaltgeschichten und 
ein Fokus auf die Bekämpfung rech-
ten Denkens, rechter Politiken und 
rechten Terrors. Und für eine solche 
Haltung gibt es einen Begri�, der 
die Di�erenz meiner Konzeption zu 
Assmanns Vorstellungen vielleicht 
am deutlichsten markiert: den An-
tifaschismus. Wenn, so würde ich 
das auf den Punkt bringen, die deut-
sche Gesellschaft nach 1945 keine 
antifaschistische ist, weiß ich auch 
nicht, wofür sie eigentlich steht.

Aleida Assmann ist wie beschrieben 
anderer Meinung. Aber es ist doch 
wichtig, dass es sich dabei dezidiert 
um unterschiedliche Perspektiven 
auf die Gegenwart handelt, die 
auf unterschiedlichen Annahmen 
darüber beruhen, was diese Gegen-
wart ist und was sie braucht, um 
auch die nächsten Jahrzehnte zu 
überstehen. Und nicht um irgend-
welche persönlichen Be�ndlichkei-
ten. So spekuliert Assmann etwa 

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 4140



in Bezug auf meine Kritik an der 
nationalen Euphorie zur Fußball-
Weltmeisterschaft 2006, mich hät-
ten die nationalen Symbole wohl 
retraumatisiert.12    Neinnein, so 
geht das wirklich nicht. Denn diese 
Psychologisierung meiner Perspek-
tive vermeidet eine Diskussion, die 
wir führen müssen. Nicht unbedingt 
Assmann und ich, sondern wir alle:

Warum eigentlich wünscht sich 
ein Teil dieser Gesellschaft ein 
unverkrampftes Verhältnis zur 
deutschen Nation? Wo kommt das 
her? Und warum nicht einfach mit 
den jüdischen und vielen anderen 
Kritiker*innen ein Unbehagen he-
gen für Glaubenssätze, Symbole 
und Denkweisen, die dieses Land 
schon einmal ins Verderben ge-
stürzt haben? Was genau ist es, 
das einen Teil der deutschen Ge-
sellschaft auch in der Gegenwart 
in Richtung Nationalstolz und 
völkisches Denken zieht? Und wie 
kommen wir da raus?

Die Perspektive der Desintegration 
könnte diese Fragen zulassen, weil 
sie den Spiegel umkehrt, in dem 
Assmann ein jüdisches Unbehagen 
an der deutschen Erinnerungskultur 
zu erkennen meint. Demgegenüber 
formuliert Desintegration einen 
Ansatz, der eine Alternative zur 
Sehnsucht nach Normalisierung 

12	 Ebd., S. 214.

und Versöhnung beschreiben möch-
te. Der erste Schritt für eine solche 
Umkehr der Betrachtungsweise ist 
die Markierung des Bedürfnisses 
der Dominanzkultur nach Norma-
lisierung als Besonderes. Denn erst 
wenn das Bedürfnis nach Normali-
sierung nicht als allgemein geteilte 
Ho�nung, sondern als spezi�scher 
Ausdruck einer bestimmten gesell-
schaftlichen Position verstanden 
wird, können die Perspektiven 
und Erfahrungen der von Gewalt 
betro�enen Minderheiten sichtbar 
werden.

Von einem solchen Perspektivwech-
sel sind wir augenscheinlich weit 
entfernt. Sei es drum. Die Kritik am 
Versöhnungstheater zielt nicht da-
rauf, alle Menschen zu überzeugen, 
sondern zu unterstreichen, dass in 
dieser Gesellschaft auch Perspekti-
ven existieren, für die Erinnerung 
nicht Versöhnung bedeutet. Das 
hat weniger mit Retraumatisierung 
zu tun, als mit historischer Einsicht, 
dass es Traditionen und Ideologien 
gibt, die den Nationalsozialismus 
möglich gemacht haben.

Aus der Geschichte des 20. Jahr-
hunderts lässt sich durchaus lernen, 
dass es zur Verhinderung seiner 
Wiederholung nicht mehr Sicher-
heitszäune, Polizist*innen und ent-
krampfte Verhältnisse zu National-
symbolen braucht – sondern eine 
gänzlich andere Art, Gesellschaft 

zu denken. Und das bedeutet auch 
eine Kritik von Erinnerungskultur.

III.

Im letzten Abschnitt möchte ich 
überlegen, was genau bei der Vor-
stellung, Erinnerungskultur laufe 
auf Normalisierung hinaus, eigent-
lich ausgeblendet bleibt. Da wäre 
zum einen die Tatsache, dass Ent-
eignung, Verfolgung, Vernichtung 
und Verwertung von jüdischem 
Eigentum und jüdischen Körpern 
auch in der Gegenwart weiterhin 
wirksam sind. Und zwar auf jüdi-
scher Seite, weil die toten Verwand-
ten nicht zurückkommen – und 
aufseiten der Täter*innen und ihrer 
Nachkommen, weil aus der Nazi-
Zeit herrührende materielle Vorteile 
für Firmen, Familien und Individuen 
bis heute Vorteile bedeuten. Das hat 
die Debatte der letzten Monate um 
#Nazihintergrund neuerlich gezeigt. 
Das ist der erste Punkt.

Der zweite Punkt ist, dass die-
jenigen, die für die Shoah ver-
antwortlich waren, in der Regel 
frei von Strafe blieben. Es ist eine 
Geschichte unfassbarer Kränkung, 
dass die (west)deutsche Öffent-
lichkeit Naziverbrecher*innen 
über Jahrzehnte nicht nur nicht 
verfolgte und bestrafte, sondern 
vielfach mit fetten Pensionen 
ausstattete, während ehemalige 
Zwangsarbeiter*innen in Armut 

lebten. Und das hat der jüdischen 
Seite sehr deutlich kommuniziert, 
wer nach wie vor zur Gesellschaft 
gehört und von ihr geschützt wird. 
Das ist der Ausgangspunkt.

Und nun kommt mit den 1980er 
Jahren eine Erinnerungskultur 
auf, die über eine Reihe von sym-
bolischen Akten versucht, die 
Geschichte zu bearbeiten. Man 
errichtet Denkmäler, baut Synago-
gen wieder auf, initiiert Gedenk-
stunden im Bundestag und lädt 
Juden*Jüdinnen für Ansprachen ein. 
Sicherlicht ist das besser, als hätte 
die Seite der Täter*innen und ihrer 
Nachkommen auf ihrem Schwei-
gen bestanden. Für manche ist das 
bestimmt auch eine schöne Sache. 
Aber es wichtig zu unterstreichen, 
dass diese symbolischen Gesten kei-
ne Rückgabe von Eigentum, keine 
auch nur irgendwie angemessene 
Entschädigungszahlungen und 
keine Verfolgung der Täter*innen 
bedeutete. Zu einem solchen Schritt 
fehlte der politische Wille. Und 
damit setzt sich die Geschichte der 
Kränkung fort.

Ich schreibe das, damit deutlich 
wird, wie anmaßend der Anspruch 
auf Versöhnung, Normalisierung 
und Wiedergutwerdung auf viele 
jüdische Menschen wirken muss. 
Der Glaubenssatz des Versöh-
nungstheaters hingegen lautet: 
Gesellschaften könnten nur funkti-

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 4342



onieren, wenn Opfer vergeben, was 
man ihnen antat. Und das ist doch 
eine Frechheit, wenn man erst die 
Synagogen niederbrennt, die Kon-
ten pfändet und die Verwandten 
umbringt – und dann fordert, man 
möge den Täter*innen um des lie-
ben Friedens willen vergeben. Der-
weil ist man dann übrigens schon 
vorausgeeilt, sich für die erfolgte 
Versöhnung zu bedanken.

Und so ist der Weg frei, allen, die 
jetzt noch die gute Miene zum 
versöhnlichen Spiel verweigern, 
einen Vorwurf zu machen. Man 
empört sich gegen Auschwitzkeulen 
und Denkmäler der Schande, die 
einem das gute Gefühl versauen, 
gegen Holocaust-Profiteure und 
vermeintlich unversöhnliche Juden, 
so als trügen sie die Schuld an den 
Abgründen der Geschichte – und 
nicht die Seite der Täter*innen, die 
diese Abgründe aufgeworfen ha-
ben. So als wäre die jüdische Seite 
traumatisiert und nicht derjenige 
Teil der Gesellschaft, der sich nach 
allem, was passiert ist, Normali-
sierung wünscht. Und lange bevor 
die andere Seite überhaupt dazu 
gekommen ist, die eigenen Toten 
zu zählen, verkündet die eine Seite 
bereits die Normalisierung nach der 
Schreckenszeit. Diese Toten aber, 
das sollte klar sein, sind zahllos.

Während das Versöhnungstheater 
also auf der einen Seite Normali-

sierung fordert, �ndet man auf der 
anderen Seite den Vorwurf gegen 
Juden*Jüdinnen, ihre Untröstlich-
keit setze die deutsche Seite mora-
lisch unter Druck. Martin Walsers 
umstrittene Rede in der Frankfurter 
Paulskirche, in der er anlässlich der 
Verleihung des Friedenspreises des 
deutschen Buchhandels 1998 über 
die Existenz einer „Auschwitzkeu-
le“ fantasierte, ist hierfür nur das 
bekannteste Beispiel.

Es stimmt, Versöhnung ist der 
Traum derjenigen, die von Unter-
drückung pro�tiert haben oder es 
immer noch tun. Ihr Horror ist, dass 
die Unterdrückten unversöhnlich 
bleiben könnten. Und gerade weil 
man weiß oder zumindest ahnt, 
dass die Diskriminierten alles Recht 
auf ihre Wut haben, wird sie zur 
Angstvorstellung schlechthin. Die 
andere Seite, heißt es dann, sei 
rachsüchtig, traumatisiert und un-
verschämt. Oder, was auch nur eine 
Variation dieses Themas ist: sie tra-
ge zur Spaltung der Gesellschaft bei.

Die neueste Ausgabe dieses Vor-
wurfs können wir gegenwärtig als 
Kritik an einer sogenannten Iden-
titätspolitik beobachten, bei der 
die Diskriminierten angeblich die 
Fragmentierung der Gesellschaft 
betrieben. So als hätten Spaltungen 
innerhalb der Gesellschaften an den 
Trennlinien arm und reich, Schwarz 
und weiß, jüdisch und nicht-jüdisch 

nie existiert – oder als wären sie 
normal. Auch an dieser Stelle wird 
die enge Verbindung sichtbar, die 
zwischen der Forderung nach Nor-
malisierung und dem Versöhnungs-
theater existiert.

Noch einen dritten und letzten 
Punkt zum Versöhnungstheater: 
Rechter Terror wird bis in die Gegen-
wart verharmlost und verniedlicht. 
Das gilt für den Anschlag auf die 
Synagoge in Halle am 9. Oktober 
2019, in dessen Vorfeld die jüdische 
Gemeinde vergeblich um Schutz 
gebeten hatte; es gilt auch für die 
Reaktion Angela Merkels, die in 
einer Podcast-Ansprache für den 
ersten Jahrestag nach dem Attentat 
auf Schischabars in Hanau am 19. 
Februar 2021 meinte, die Anschläge 
von Halle, Hanau und die Ermor-
dung Walter Lübckes hätten ein-
drucksvoll gezeigt, welche Gefahr 
von rechtem Terror ausginge. Was 
dachte die Bundeskanzlerin denn 
vor diesen Angri�en? Dass rechter 
Terror eigentlich harmlos ist? Dass 
alles wieder so normal ist, wie es 
niemals war?

Allen, die selber potentielle Opfer 
rechter Gewalt sind oder die sich 
auch nur einen Deut um ihr Schick-
sal scheren, ist über jeden Zweifel 
hinaus klar, dass rechter Terror 
bis auf wenige Ausnahmen auf 
die physische Vernichtung der als 
Feinde markierten Anderen zielt. 

Und dafür muss man nichts lesen, 
keine Dokumentation schauen und 
kein Studium absolvieren. Ein allge-
meines Wissen um die Geschichte 
des 20. Jahrhunderts genügt. Eine 
Fahrt durch eine beliebige deutsche 
Stadt genügt.

Ein Spaziergang mit Blick auf den 
Boden genügt.

Der Vorstellung des guten und 
normalisierten Deutschlands steht 
eine Realität gegenüber, in der 
Menschen bis heute fürchten müs-
sen, dass die Polizei ihre Adressen 
an Nazis weitergibt, in der Wa�en 
gehortet werden und Sprengsto� 
einfach so aus den Beständen der 
Bundeswehr verschwindet. Und 
die vorauseilende Dankbarkeit für 
die (nicht nur) jüdische Versöhnung 

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 4544



verstellt den Blick darauf, dass die 
deutsche Gewaltgeschichte nicht 
zu Ende ist, weil eine Seite sich das 
wünscht. Sondern dass sie in neuen 
Formationen weiterhin lebensbe-
drohliche Realitäten erzeugt und 
Ungerechtigkeit fortschreibt.

Angesichts dieser Situation muss 
die Gleichsetzung von Erinnerung 
und Versöhnung als das bezeich-
net werden, was sie ist: Ausdruck 
der Bedürfnisse eines Teils dieser 
Gesellschaft, der sich seiner Hand-
lungen schämt und wünscht, diese 
unangenehme Geschichte möge 
sich recht bald in Wohlgefallen 
auflösen. Die darin enthaltene 
Ho�nung auf die Normalisierung 
von Nationalhymne bis Heimat ist 
Teil dieser Wunschvorstellung. Das 
mag nachvollziehbar sein, es mag 
auch politisch opportun sein – aber 
es gilt eben nicht für alle Menschen, 
die in diesem Land leben. Und die 
untröstlich sind über das, was ihnen 
und ihren Familien angetan wurde. 
Und es bleiben werden.

Damit möchte ich auf den Spruch 
des Baal Schem Tov zurückkommen: 
„Das Vergessenwollen verlängert 
das Exil, und das Geheimnis der 
Erlösung heißt Erinnerung“. Dieses 
Zitat hebt hervor, dass Erinnerung 
ein zentraler Dreh- und Angelpunkt 
des jüdischen In-Der-Welt-Seins ist. 
Sie gedenkt dem Wirken Gottes in 

der Geschichte. Sie ist aber auch 
eine Vergegenwärtigung der Ver-
folgungsgeschichte, die erst das 
Volk Israel und später das Judentum 
durch die Jahrhunderte und Länder 
nahezu ununterbrochen erlitten.

Als Teil religiöser Praxis stellt die 
Erinnerung so eine Verbindung her 
zur Vergangenheit – und mit ihr ein 
Gefühl von Kontinuität, welches 
auch ein Gefühl ist, dass man trotz 
allem überlebt hat. Man erinnert 
an das Leiden, die Verfolgung und 
die Zerstreuung. Man erinnert 
auch daran, dass viel zu viele dieser 
Taten ungesühnt geblieben sind. So 
unterstreicht nahezu jedes jüdische 
Fest die gemeinschaftsstiftende 
Bedeutung dieser Erinnerung an die 
eigene Verfolgung. Und markiert 
zugleich die Ho�nung, dass Gott, 
wenn nicht heute, dann am Ende 
aller Tage für Gerechtigkeit sorgen 
werde. Es geht dabei um Erinne-
rung. Um Versöhnung geht es nicht.

Das plurale Deutschland der Gegen-
wart ist eine post-nationalsozialis-
tische und post-koloniale Gesell-
schaft. In einer solchen Gegenwart 
ist Normalität nicht verfügbar. Ich 
glaube auch nicht, dass sie wün-
schenswert wäre, sicherlich nicht 
als Teil von Erinnerungskultur. Denn 
Erinnerungskultur bedeutet, die Ge-
sellschaft so einzurichten, dass die 
Geschichte sich nicht wiederholt. 

Sie bedeutet auch, dass es Räume 
der Untröstlichkeit braucht, in de-
nen gilt, was selbstverständlich sein 
sollte: es wird nie wieder alles gut.

Was nicht bedeutet, dass wir es in 
der Gegenwart nicht besser machen 
sollten. Aber das ist Gegenstand 
einer anderen Diskussion.

Erschienen unter der Lizenz CC BY-NC-ND 3.0 DE;
Max Czollek für bpb.de am 11.5.2021;
https://www.bpb.de/themen/zeit-kulturgeschichte/juedischesle-
ben/332617/versoehnungstheater-anmerkungen-zur-deutschen-erinne-
rungskultur/

Max Czollek ist Schriftsteller und Publizist. Er verö�entlichte Gedichtbän-
de, Sachbücher und Essays. Er ist Mitbegründer und -herausgeber von 
Jalta – Positionen zur jüdischen Gegenwart und kuratierte verschiedene 
Ausstellungen. In seinem Buch „Versöhnungstheater“(2023) setzt er sich 
kritisch mit der deutschen Kultur der Erinnerung an Entrechtung der 
Jüd:innen im Nationalsozialismus und ihrer Vernichtung in der Shoah 
auseinander.

I  Versöhnungstheater  II  Schwerpunktthema: Gefährliche Erinnerung  I 4746



Für den Frieden kämpfen!
Bericht über die Diözesanversammlung am 
5. Juli 2025

Auf ihrer diesjährigen wiederum gut besuchten Diözesanversammlung am 

5. Juli im Könzgenhaus in Haltern hatte der pax christi-Diözesanverband 

Münster Herrn Dr. Wolfgang Palaver, emeritierter Professor der Sozialethik 

und Präsident von pax christi in Österreich, zu Gast.

 In seinem Vortrag mit der Über-
schrift „Für den Frieden kämpfen. 
Gewaltfreiheit in Zeiten des Krie-
ges“ erläuterte Herr Dr. Palaver den 
knapp 30 Zuhörern zunächst sehr 
ausführlich, was wir von Gandhi 
und Mandela über ihr Verhältnis zur 
Gewaltfreiheit lernen können. Für 
einen gerechten Frieden, der sich 
zu einem Postulat der katholischen 
Friedenslehre entwickelt hat, ist 
aktive Gewaltfreiheit die vorrangige 
Option. Doch diese Gewaltfreiheit 
bedarf besonderer spiritueller 
Voraussetzungen. Eine von ihnen 
ist der Blick auf die Wirklichkeit, 
eine andere das Vertrauen in das 
„Dennoch der Ho�nung“, das den 
nächsten Schritt führt.

Nach einer lebhaften Aussprache 
wurden die Berichte des pax christi-
Diözesanvorstands, des Friedensre-

ferenten und des Geschäftsführers 
des Fördervereins angenommen, 
der Vorstand entlastet und in sei-

Johannes Gertz

Dr. Wolfgang Palaver während seines 
Vortrags

I  Bericht über die Diözesanversammlung  I 49



nem Amt bestätigt: Maria Buchwitz, 
Johannes Gertz, Wolfgang Kowallik 
und Jan Henrik Röttgers wurden für 
weitere drei Jahre in den Vorstand 
des pax christi-Diözesanverbandes 
Münster gewählt. Johannes Gertz 
erklärte, dass diese Amtszeit seine 
voraussichtlich letzte sein wird.

Die Diözesanversammlung be-
fürwortete die Pläne des Diöze-
sanvorstands, ein Netzwerk von 
geschulten Personen zu bilden, um 
junge Menschen bei ihrer Gewis-
sensfrage, ob sie einen Wehrdienst 
ableisten oder den Kriegsdienst 
verweigern sollen, beraten zu kön-
nen. Die Einführungsveranstaltung 
mit Gregor Rehm von der Evange-
lischen Arbeitsgemeinschaft für 
Kriegsdienstverweigerung und 
Frieden wird am 10. September 
2025 statt�nden. Danach startet 
dann die mehrteilige Schulung. 

Bisher haben sich 10 pax christi-
Mitglieder aus unserem Bistum 
bereit erklärt, an der Schulung 
teilzunehmen und anschließend als 
Berater*innen zur Verfügung zu ste-
hen. Nach Abschluss der Schulung 
werden die Berater*innen o�ziell 
vom Bistum beauftragt werden. 
Es ist auch angedacht, im General-
vikariat eine Ansprechperson für 
die KDV-Berater*innen festzule-
gen. Der Diözesanvorstand würde 
es begrüßen, wenn weitere pax 
christi-Mitglieder Interesse an der 
Schulung hätten. Es wird sicher die 
Möglichkeit geben, nach der Auf-
taktschulung weitere Schulungen 
durchzuführen. Interessierte sind 
gebeten, sich an Johannes Gertz 
zu wenden. 

Der Vortrag von Prof. Palaver kann 
bei Daniel Hügel im Büro angefor-
dert werden. 

Gespanntes Zuhören auf der gut besuchten Diözesanversammlung.

Bericht des 
Diözesanvorstandes
für die Diözesanversammlung am 
05.07.2025

Im Berichtszeitraum vom 24. Au-
gust 2024 bis zum 04. Juli 2025 
trafen wir uns wie gewohnt zu 
unseren dreistündigen monatli-
chen Sitzungen. Wir beginnen stets 
mit einem spirituellen Impuls und 
erzählen dann blitzlichthaft von 
wichtigen persönlichen Eindrücken 
und Erlebnissen. Wir besprechen 
aktuelle politische und kirchliche 
Entwicklungen, halten Rückschau 
auf vergangene Aktionen und 
planen neue Vorhaben, die oft 
schon in unserer Jahresplanung 
vorgedacht sind. 

Besonders beschäftigt hat uns der 
unfassbare Krieg und die Hilfsblo-
ckade in Gaza, der nicht endende 
Krieg in der Ukraine, aber auch die 
zunehmenden Kriege weltweit und 
der Krieg in der DR Kongo, wohin 
Maria im März/ April dieses Jahres 
gereist ist. 

Über die Kooperationen in unseren 
Veranstaltungen hinaus unterstüt-

zen wir regelmäßig die Friedens-
kooperative Münster in Sitzungen, 
Mahnwachen und bei der Vorberei-
tung des Ostermarsches.

In der neuen Besetzung mit Wolf-
gang Kowallick als neuem Vorsit-
zenden verlief die Zusammenar-
beit weiterhin gut und konstruk-
tiv. Manchmal müssen wir uns 
angesichts so zahlreicher und 
fürchterlicher Entwicklungen Mut 
zusprechen. Wir haben mit Papst 
Franziskus einen großen Fürspre-
cher gegen jeglichen Krieg, gegen 
Aufrüstung und für Gewaltfreiheit 
verloren. Wir ho�en, dass Papst Leo 
XIV. zu einem solchen Fürsprecher 
werden wird. Denn es gibt davon 
nicht mehr viele.

Wir geben auf den nächsten Sei-
ten  einen Überblick über unser 
Engagement und freuen uns über 
eure Rückmeldungen, Anregungen 
und Fragen!

Vorstand pax christi DV Münster

I  Bericht des Diözesanvorstandes  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 5150



Ö�entliche Veranstaltungen:

•	 August/September 2024: Die Ausstellung „Friedensklima“, ausgeliehen 
von pax christi Augsburg, hat bei den Besucher*innen einen sehr guten 
Eindruck hinterlassen. Gezeigt wurde sie zunächst vor und dann in der 
Liebfrauen-Überwasserkirche in Münster

•	 19.10.2024 Politisches Mittagsgebet zum Thema Kirchenasyl vor der 
Liebfrauen-Überwasserkirche, Münster (Jan)

•	 13.11.2024 Filmvorführung „Das Rauschen der Zeit“ mit Diskussion in 
Kooperation mit dem Cinema Münster

•	 15.01.2025 Beteiligung an der Demonstration beim Neujahrsempfang 
im Münsteraner Rathaus – Statt einer „wehrhaften Gesellschaft“ für 
einen „wa�enlosen Frieden“.

•	 18.01.2025 Studientag in der LVHS Freckenhorst in Kooperation mit 
der pax christi-Gruppe Sendenhorst: Theologische Schlaglichter auf 
Faschismus und Rassismus (Jan)

•	 12.04.2025 Politisches Mittagsgebet vor der Liebfrauen- Überwasser-
kirche, Thema: die Wa�en des Glaubens (Jan)

•	 19.04.2025 Teilnahme am Ostermarsch Münster mit Redebeitrag

•	 13.05.2025 Lesung und Diskussion mit Max Czollek, Autor des Buches 
„Versöhnungstheater“, über die De�zite der deutschen Erinnerungskul-
tur im Franz-Hitze-Haus und in Kooperation mit der Villa ten Hompel

•	 19.05.2025 Reisebericht Kongo – Kooperation mit der pax christi-
Kommission „Solidarität mit Zentralafrika“(Maria)

•	 22.05.2025 Vortrag beim Katholischen Bildungswerk in Everswinkel: Ist 
die christliche Friedensethik im 21. Jahrhundert noch zu gebrauchen? 
(Jan)

•	 02.06.2025 Filmvorführung „ An hour from the middle of nowhere” 
(Portrait eines Anwalts, der Ge�üchtete an der mexikanischen Grenze 
zu den USA vertritt) in Kooperation mit dem Cinema

•	 03.07. 2025 Reisebericht Kongo im Pfarrheim St. Michael Münster 
(Maria)

pax christi intern:

•	 11.01.2025 Gut besuchter Friedensgottesdienst zu „Frieden und 
Ho�nung“ in der Gastkirche in Recklinghausen mit anschließendem 
Beisammensein

•	 18.01.2025 Besuch des Denkmals für Stanislaw Petrow in Oberhausen 
und Gespräch mit Karl Schumacher, dem Initiator des Denkmals

•	 22.03.2025 Studientag mit Franck Ploum, niederländischer Befreiungs-
theologe zur sozial-historischen Exegese in der Gastkirche Reckling-
hausen; Vortrag und Gruppenarbeit zum Thema „Ostern neu lesen“; 
Kooperation mit Gastkirche und Institut für Theologie und Politik 
Münster

•	 28.05.2025 Gespräch mit Weihbischof Zekorn zur KDV – Beratung, 
Möglichkeiten der Absicherung unserer hauptamtlichen Stelle von 
Daniel und zur Situation in Gaza

Mitarbeit in überregionalen Gremien von pax christi oder 
anderen:

•	 25.-27.10.2024 Teilnahme an der pax christi-Delegiertenversammlung 
(Wolfgang, Jan und Maria)

•	 03.10.2024 Großdemonstration in Berlin gegen die Stationierung von 
US-Mittelstreckenraketen (Wolfgang und Maria)

I  Bericht des Diözesanvorstandes  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 5352



•	 September-November 2024: Erarbeitung einer Stellungnahme des 
Diözesankomitees zum Kirchenasyl in einer adhoc-Arbeitsgruppe (Jo-
hannes)

•	 11.03.2025 Zweite Video-Konferenz der Vorstände der pax christi-
Diözesanverbände in NRW ((Jan, Maria, Wolfgang)

•	 04.–06.04.2025 Treśen der pax christi-Diözesanvorstände in Fulda 
(Wolfgang und Johannes).

•	 09.-10.05. 2025 pax christi-Gedenkveranstaltung zu „80 Jahre Ende 
des Zweiten Weltkriegs“ in Magdeburg (Maria)

•	 27.05.2025: Teilnahme an einem Gespräch von Vertretern von Pax 
Christi International mit Weihbischof Zekorn 

•	 24.06.2025: Dritte Video-Konferenz der nordrheinwestfälischen pax 
christi-Diözesanvorstände (Johannes, Jan)

•	 Mitglied im Bundesvorstand, Vertretung von pax christi im Koordi-
nierungskreis „Sicherheit neu denken“, in der „Kooperation für den 
Frieden“ und im „Ökumenischen Netz Zentralafrika“; Sprecherin der 
Kommission „Solidarität mit Zentralafrika“ (Maria)

Ausblick:

•	 Kurzfristig: Veröśentlichung einer Stellungnahme zum Krieg in Gaza 
in Verbindung mit der Bewerbung der Petition „Für einen gerechten 
Frieden in Gaza“ 

•	 Im Herbst 2025: Erarbeitung eines neuen Werbe-Flyers, der unseren 
Diözesanverband portraitiert

•	 20.09.2025 Verleihung des Papst Johannes XXIII – Preises an die 
Schwesterngemeinschaft in Kloster Esterwegen

•	 Veranstaltungen im Friedenskulturmonat (siehe Bericht Friedensrefe-
rent)

•	 19.-21.09. 2025 (voraussichtlich) pax christi-Fahrradpilgertour im 
Emsland einschließlich Teilnahme am 20.09.2025

•	 10.10.2025: 9. Münsteraner Friedenslauf

•	 September oder Oktober: Gespräch mit russisch-orthodoxen Christen

•	 24.-26.10. 2025 pax christi-Delegiertenversammlung Altenberg

•	 08.11.2025 Politisches Mittagsgebet (voraussichtlich)

•	 10.01.2026 Friedensgottesdienst zum Jahresbeginn in der Gastkirche 
mit anschließendem Beisammensein

	 noch nicht terminiert: 

•	 eine Veranstaltung zu Madeleine Delbrel; 
•	 Schulung zum KDV-Berater (Johannes)

	 noch nicht konkretisiert: 

•	 Austausch mit pax christi Osnabrück über die unterschiedlichen Frie-
densbegri�e der Städte des Westfälischen Friedens; 

•	 Gespräch mit Vertretern der GEW NRW über Friedenserziehung in den 
Schulen in NRW

I  Bericht des Diözesanvorstandes  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 5554



Bericht des Geschäftsführers 
des Fördervereins 2024/2025

Liebe Freundinnen und Freunde 
unserer pax christi-Bewegung im 
Bistum Münster,

als geschäftsführendes Mitglied des 
Vorstands des „Fördervereins der 
pax christi-Bewegung im Bistum 
Münster e.V.“ ist es meine Aufga-
be, nicht nur den Mitgliedern des 
Fördervereins, sondern auch der Di-
özesanversammlung der Mitglieder 
des pax christi-Diözesanverbandes 
Münster wichtige und interessante 
Sachverhalte und Entwicklungen 
zu erläutern, die sich seit meinem 
letztjährigen Bericht für unseren 
Förderverein im Zeitraum von Juli 
2024 bis Juni 2025 ergeben haben.

Der Förderverein ist für alle �nan-
ziellen Angelegenheiten unseres 
Diözesanverbandes zuständig und 
er ist Anstellungsträger für unseren 
Friedensreferenten Daniel Hügel. 

Mitglieder

Zum Berichtszeitpunkt für die 
letzte Diözesanversammlung am 
24. August 2024 hatte der Diöze-
sanverband 344 Mitglieder. Unter 

Berücksichtigung von 2 Eintritten, 7 
Austritten und 3 Sterbefällen ergibt 
sich Ende Juni 2025 ein Bestand von 
336 Mitgliedern. Hiervon leben 15 
außerhalb unseres Bistums, 43 im 
niedersächsischen Bistumsteil und 
278 im nordrhein-westfälischen Teil 
des Bistums Münster.

Die von mir neben der Geschäfts-
führung übernommene Mitglie-
derverwaltung umfasst das Führen 
der Mitgliederliste, die Einarbeitung 
von Änderungen in die Mitglieder-
Datenbank der Dt. Sektion von pax 
christi, das Verfassen von Willkom-
mens- und Abschiedsschreiben an 
neue und scheidende Mitglieder 
sowie Beileidsschreiben an Hin-
terbliebene und die Adresssuche 
bei Umzug mit unbekannter neuer 
Adresse.

Die regelmäßig gepflegte Mit-
gliederliste dient verschiedenen 
Zwecken: Erstellung der Versand-
liste für die Korrespondenz und 
für Schreiben an alle Mitglieder; 
Ermöglichung von Kontakten der 
Mitglieder untereinander; Mitglie-
derstatistik zu unterschiedlichen 

Johannes Gertz

Zeitpunkten und für unterschied-
liche Zwecke; Festhalten wichtiger 
Einzelinformationen.  

Von den Einnahmen aus Mitglieds-
beiträgen führen wir rd. 61 % an die 
Deutsche Sektion ab, die damit ihre 
bundesweite und die Diözesanver-
bände unterstützende Arbeit sowie 
die Arbeit von Pax Christi Internati-
onal �nanziert.

Haushaltsrechnung für 
2024 und Budget 2025

Im Haushaltsjahr 2024 konnten 
wir Einnahmen i.H.v. rd. 83.000 € 
und Ausgaben i.H.v. rd. 81.300 € 
verzeichnen. 

Etwa 56 % der Einnahmen stammen 
von unseren Mitgliedern (Mitglieds-
beiträge, regelmäßige Spenden für 
die Stelle unseres Friedensreferen-
ten und Einzelspenden; Teilnehmer-
beiträge Diözesanversammlung) 
und 35 % erhalten wir im Rahmen 
der Förderung der Erwachsenenver-
bände durch das Bistum Münster. 
Die übrigen Einnahmen ergaben 
sich aus Spenden von Sympathisan-
ten, unserem Anteil am Nettoerlös 
des jährlichen Friedenslaufs Müns-
teraner Schulen, Materialverkäufen 
sowie Zinsen. Sonderposten bei den 
Einnahmen waren Zuweisungen 
von pax christi Dt. Sektion, dem 
Versöhnungsbund und den Jesuiten 

zur Finanzierung der Erweiterung 
unserer Ausstellung „Gestalten der 
Gewaltfreiheit“ um vier weitere 
Persönlichkeiten (1.850 €) sowie 
insgesamt über den Erwartungen 
liegende Spenden und Beitragsein-
nahmen (3.900 €).  

Hauptposten auf der Ausgabenseite 
sind die Personalkosten. Weitere 
größere regelmäßige Ausgabenpo-
sitionen sind die Bürokosten (Miete 
und Nebenkosten, Telekommuni-
kation und lfd. Bürobedarf) im Ver-
bändehaus (rd. 4.900 €), Layout und 
Druck von 1 Ausgabe der Korrespon-
denz (rd. 1.750 €) sowie Weitergabe 
des der dt. Sektion zustehenden 
Anteils an den Beitragseinnahmen 
(rd. 10.700 €). Sonderposten waren 
in 2024 der Hin- und Rücktransport 
der Ausstellung „Friedensklima“ 
des pax christi-Diözesanverbandes 
Augsburg sowie die Reparatur von 
Schäden an einigen der Ausstel-
lungsstelen (2.500 €), Erweiterung 
der Ausstellung „Gestalten der 
Gewaltfreiheit“ (2.800 €), die Unter-
stützung eines pax christi-Friedens-
dienstes in Costa Rica (500 €) und 
die Beteiligung an den Personalkos-
ten von pax christi Dt. Sektion für 
die hauptamtliche Unterstützung 
der bundesweiten Kampagne für 
Gewaltfreiheit (2.000 €).  

Die Haushaltsrechnung für das Jahr 
2024 endete mit einem Überschuss 
i.H.v. rd. 1.600 € und damit deutlich 

I  Bericht des Geschäftsführers des Fördervereins 2024/2025  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 5756



besser als in dem im April 2024 
aktualisierten Budget (rd. - 2.400 €) 
noch angenommen. Nach Verrech-
nung mit dem „Überschussvortrag“ 
i.H.v. rd. 8.700 € aus dem Jahr 2023 
sind wir mit einem „Überschuss-
vortrag“ i.H.v. rd. 10.300 € in das 
Haushaltsjahr 2025 gestartet. Zum 
31.12.2024 beliefen sich unsere 
Kontobestände auf rd. 51.800 €.

Die Prüfung der Kontoführung und 
Buchhaltung durch den gewähl-
ten Kassenprüfer Herrn Michael 
Peters, ehemals Verwaltungsleiter 
des Franz-Hitze-Hauses, hat am 
10. März 2025 stattgefunden und 
führte zu keinen Beanstandungen. 
In der Mitgliederversammlung des 
Fördervereins am 26.05.2025 wurde 
der Abschluss des Haushaltsjahres 
2024 genehmigt und dem Vorstand 
des Fördervereins Entlastung für 
das vergangene Haushaltsjahr 
erteilt.

Der im April 2025 aktualisierte 
Budgetansatz für den Haushalt 
2025 (Einnahmen i.H.v. rd. 77.000 
€ und Ausgaben i.H.v. rd. 83.000 
€) weist ein De�zit i.H.v rd. 6.000 
€ aus. Wesentliche Veränderungen 
zum Vorjahr sind eine gekürzte Bis-
tumszuweisung (- 2.900 €), sinken-
de Spenden (- 3.100 €), die Au�age 
einer 2. Ausgabe der Korrespondenz 
(- 1.200 €) und steigende Personal-
kosten (- 2.300 €) sowie geringere 
Ausgaben für Frachten und Mate-

rialeinkauf (+ 4.000 €; Wegfall von 
Sonderposten aus 2024). 

Haushaltsplanung für die 
nächsten beiden Jahre 

Die wesentlichen Unsicherheits-
faktoren für die Haushalte 2026 
und 2027 sind die Höhe der Erlöse 
aus den künftigen Friedensläufen, 
besonders aber die Entwicklung 
der Bistumszuweisung ab 2026 
sowie die Aufrechterhaltung der 
Spendenzusagen derjenigen, die 
eine Patenschaft für die Stelle von 
Daniel Hügel für den Zeitraum April 
2023 bis März 2026 übernommen 
haben und auch ho�entlich für die 
neue Förderperiode ab April 2026 
übernehmen werden. 

Auch wenn die Haushaltsansätze 
für 2026 und 2027 noch mit großen 
Unsicherheiten belastet sind, so 
sei doch vermerkt, dass jährlichen 
Defizite in einer Größenordnung 
zwischen 7.000 € und 9.000 € nicht 
auszuschließen sind. Bis Ende 2026 
wäre dann der o. e. Überschussvor-
trag aufgebraucht und bis Ende 
2027 die Allgemeine Rücklage um 
rd. 12.000 € vermindert.

Bistumszuweisung

Bis einschließlich 2025 werden wir 
eine Bistumszuweisung in verläss-
licher Höhe erhalten. Allerdings 

ist die Bistumszuweisung in 2025 
deutlich um rd. 2.900 € gesunken, 
da die vom Bistum vorgegebene 
Kürzung um 10 % in diesem Jahr 
umgesetzt wird. Die Erwachsenen-
verbände gehen davon aus, dass 
das Bistum ab 2026 wieder an die 
Preisentwicklung angepasste Zu-
weisungen ohne weitere Kürzungen 
zur Verfügung stellen wird. Gewiss 
ist dies angesichts der Entwicklung 
der Kirchenmitgliedschaften aber 
nicht.

In den Gesprächen der „AG Verbän-
de�nanzierung“ haben sich alle 11 
Verbände Anfang 2024 auf eine 
neue Verteilung der zur Verfügung 
gestellten Bistumszuweisung sowie 
auf eine entsprechende Neufassung 
der Zuweisungsrichtlinie geeinigt. 
Diese wurde dem Generalvikar vor-
gelegt und von ihm bestätigt. 

Auf pax christi als kleinem Erwach-
senenverband treffen folgende 
Regelungen der neuen Zuwei-
sungsordnung zu. Die 4 kleinen 
Verbände erhalten insgesamt 5 % 
der jährlich zur Verfügung gestell-
ten Zuweisungssumme, wovon rd. 
ein Fünftel auf pax christi entfällt. 
Da die  Zuweisungen bedarfsde-
ckend beantragt werden sollen, 
kann das auch heißen, dass pax 
christi bei einem Bedarf, der über 
der o.g. Quote von einem Fünftel 
liegt, eine den tatsächlichen Bedarf 
deckende Zuweisung erhalten kann, 

wenn ein anderer Verband einen 
entsprechenden Minderbedarf 
hat. Im Laufe des Jahres wird sich 
in einem turnusmäßigen Gespräch 
herausstellen, ob es einen deutli-
chen Minderbedarf bei einem der 
kleinen Verbände geben wird und 
ob pax christi ab 2026 eine höher als 
geplante Zuweisung erhalten kann.  

Friedensreferent

Mit Datum vom 17.02.2025 haben 
der Vorstand des Fördervereins 
und unser Friedensreferent Daniel 
Hügel eine Verlängerung des Ar-
beitsvertrages um weitere 3 Jahre 
bis zum 31.03.2028 vereinbart. Der 
auf 22,25 Wochenstunden erhöhte 
Beschäftigungsumfang gilt weiter-
hin, ist aber sachgrundbefristet und 
damit abhängig von der Finanzier-
barkeit. Diese steht sowohl wegen 
des aktuellen Tarifabschlusses als 
auch des tariflich vorgesehenen 
Wechsels in eine höhere Entgelt-
stufe im April 2026 eine besondere 
Herausforderung dar. Wir benötigen 
eine deutlich höhere Zuweisung 
seitens des Bistums, um ab 2026 
zu einigermaßen ausgeglichenen 
Haushalten zu kommen, 

Wir sind allen Mitgliedern dankbar, 
die für die Förderperiode April 2023 
bis März 2026 eine einmalige oder 
regelmäßige �nanzielle Patenschaft 
für den Friedensreferenten zuge-
sagt haben. Wir hatten insgesamt 

I  Bericht des Geschäftsführers des Fördervereins 2024/2025  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 5958



59 Zusagen von Einzelpersonen 
oder Ehepaaren erhalten, von de-
nen 3 Zusagen mittlerweile zu-
rückgenommen werden mussten. 
Grundsätzlich kalkulieren wir in 
unseren Planansätzen vorsichts-
halber mit der Rücknahme von Zu-
sagen in Höhe von jährlich 1.200€. 
Derzeit beträgt das Volumen der 
Friedenspatenschaften erfreuliche 
2.170€ (Monatsdurchschnitt über 
die 3jährige Förderperiode). Und wir 
ho�en darauf, dass sich alle bishe-
rigen wie auch neue Friedenspaten 
und -patinnen an der im April 2026 
beginnenden neuen dreijährigen 
Förderperiode mit einer Zusage 
beteiligen werden. 

Zu unserer Verantwortung gegen-
über unserem Friedensreferenten 
gehört es auch, die Stelle abzusi-
chern und dabei auch alternative 
Beschäftigungsmodelle in Erwä-
gung zu ziehen. Dazu haben wir 
uns bei den pax christi-Diözesan-
verbänden, die über hauptamtliche 
Friedensreferenten-Stelle verfügen, 
die bei ihren Bistümern angesiedelt 
sind, nach Einzelheiten der Beschäf-
tigungsbedingungen erkundigt. 
Im zweiten Halbjahr wollen wir 
mit Personalverantwortlichen im 
Generalvikariat ein unverbindliches 
Gespräch führen, um Möglichkeiten 
alternativer Beschäftigungsmodelle 
zu sondieren. Vielleicht eröffnen 
sich durch die Ernennung eines 
neuen Bischofs auch neue Mög-

lichkeiten. So war es zum Beispiel 
in Augsburg der Fall. 

Erschließung zusätzlicher 
Einnahmequellen

In 2024 konnte die Tradition der 
Münsteraner Friedensläufe mit 
dem 8. Lauf fortgesetzt werden 
und am 10. Oktober wird der nun-
mehr 9. Münsteraner Friedenslauf 
stattgefunden. Unser Erlösanteil 
am letztjährigen Friedenslauf lag 
auf einem erfreulichen Niveau von 
immerhin rd. 4.800 €.  

Leider haben wir in 2025 bisher nur 
noch eine Kollektenspende aus 
St. Vincentius in Dinslaken erhal-
ten. Wir würden uns sehr darüber 
freuen, wenn weitere Pfarreien 
dazu gewonnen werden könnten, 
die wenn auch nicht jährlich, so 
doch regelmäßig oder wenigstens 
einmalig unsere Arbeit mit einer 
Kollekte unterstützen. Wir möchten 
deshalb die Bitte an unsere Mitglie-
der wiederholen, ihre Pfarreien, 
denen sie sich verbunden fühlen, 
diesbezüglich anzusprechen. Das 
wäre auch eine gute Möglichkeit, 
der Pfarrei die Arbeit von pax christi 
im Rahmen eines Gottesdienstes 
vorzustellen. 

Erfreulicherweise hat sich ein Mit-
glied bereit erklärt, die Ausgaben 
für jährlich zwei Veranstaltungen 

mittels entsprechender Spenden 
zu �nanzieren. Wir werden gezielt 
weitere Sponsoren auch außerhalb 
der Mitgliedschaft suchen und an-
sprechen.

Im Hinblick auf unsere Einnahmen 
aus Mitgliedsbeiträgen soll zu-
nächst darauf hingewiesen sein, 
dass pax christi die Beitragssta�el 
trotz deutlich gestiegener Kos-
ten seit mehr als 20 Jahren nicht 
angepasst hat. Es ist also sehr 
einleuchtend, dass wir mit den 
Einnahmen aus Mitgliedsbeiträgen 
heute weniger Aktivitäten �nan-
zieren können als noch vor 5, 10 
oder 20 Jahren. Deshalb möchten 
wir unsere Mitglieder auf folgen-
de Möglichkeiten hinweisen, die 
Einnahmen des Fördervereins aus 
Mitgliedsbeiträgen zu stärken:

•	 Ehepartner von Mitgliedern 
könnten sich zu einer Mitglied-
schaft entschließen und künftig 
gemeinsam einen Paarbeitrag 
entrichten. 

•	 Unsere Beitragsstaśel für Ein-
zelmitglieder und Paare um-
fasst jeweils 4 Beitragskate-
gorien und bietet daher die 
Möglichkeit, einen höheren 
Mitgliedsbeitrag zu wählen. In 
der letzten Ausgabe der Korre-
spondenz hatte der Geschäfts-
führer alle Mitglieder, die den 
Mindestbeitrag (51 €) oder den 

ermäßigten Beitrag (25,50 €) 
zahlen, um Prüfung gebeten, 
ob sie auch den Regelbeitrag 
(66,50 €) zahlen könnten. Die 
Resonanz war mehr als ent-
täuschend: von 70 Mitgliedern 
hat nur 1 Mitglied reagiert und 
einem höheren Beitrag zuge-
stimmt. 

•	 Und schließlich gibt es schon 
seit einiger Zeit die Möglich-
keit, zeitlich begrenzte Mit-
gliedschaften zu verschenken. 
Hiervon haben bisher drei Mit-
glieder Gebrauch gemacht. 
Entsprechende Formulare �n-
den sich auf unserer Webseite. 
Bitte nutzt diese Möglichkeit, 
für Eure Kinder und Enkel. 
Vielleicht gewinnen wir so neue 
junge Mitglieder. Eine zeitlich 
begrenzte Mitgliedschaft eig-
net sich auch als Geburtstags-
geschenk. 

Weitere erwähnenswerte 
Sachverhalte

Seit Ende letzten Jahres konferieren 
die pax christi-Diözesanverbände in 
NRW in unregelmäßigen Abständen 
per Video, um sich über die aktuel-
len Entwicklungen in den einzelnen 
Verbänden zu informieren und ge-
gebenenfalls in bestimmten Sach-
fragen oder bei Veranstaltungen zu 
kooperieren.  

I  Bericht des Geschäftsführers des Fördervereins 2024/2025  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 6160



Der Bundesvorstand hat einen 
„Arbeitskreis Struktur“ eingesetzt, 
der sich mit strukturellen und 
finanziellen Problemen von pax 
christi befassen und zukunftsfähige 
Strukturen erarbeiten soll. Erste 
Ergebnisse werden für die Delegier-
tenversammlung im Oktober er-
wartet. Als Arbeitsgrundlage dient 
ein ausführlicher Fragebogen, den 
alle Diözesanverbände beantwor-
ten sollten. Eines unserer Anliegen 
ist es, dass pax christi Dt. Sektion 
mittelfristig in die Lage versetzt 
wird, die Mitgliederverwaltung und 
auch die Finanzverwaltung einzel-
ner Diözesanverbände übernehmen 
kann, wenn dies vor Ort nicht mehr 
geleistet werden kann. 

Ausblick

Im überschaubaren Horizont bis 
2027 erwarten wir keine gefähr-
denden Ereignisse. Allerdings wird 
der �nanzielle Rahmen zunehmend 
enger, wenn es uns nicht gelingen 
sollte, eine deutlich höhere Bis-
tumszuweisung zu erhalten. Für 
die Friedensarbeit von pax christi 
im und für das Bistum benötigen 
wir auch zukünftig einen arbeits-
fähigen Diözesanvorstand sowie 
eine hauptamtliche Kraft, die sich 
mit uns zusammen für unsere Ziele 
und Ideen einsetzt, und Mitglieder, 
die bereit sind, die pax christi-Arbeit 
im Bistum mitzugestalten und über 
ihren Mitgliedsbeitrag hinaus auch 
�nanziell mitzutragen. 

Bericht Friedensreferent 
September 2024 - Juni 2025

Kooperationen

•	 Treffen der  Fr iedensrefe-
rent*innen von pax christi: Im 
November 2024 fand ein Prä-
senztre�en statt, wir trafen uns 
in Augsburg. Schwerpunkte 
waren unsere Arbeit bezüglich 
des Kriegs in der Ukraine und in 
Palästina und unsere Erfahrun-
gen dazu. Darüber hinaus gab 
es eine gute Fortbildung zum 
Thema „Social Media“. 

	 Hieraus entwickelte sich eine ge-
meinsame (Social Media) Kampa-
gne der Friedensreferent*innen 
im Vorfeld der Bundestagswahl 
– Kernthemen unserer Arbeit 
wurden mit Forderungen an die 
Parteien vorgestellt. Im Nach-
klang der BTW wurden diese 
Forderungen an die Parteien der 
jetzigen Regierung im Rahmen 
der Koalitionsverhandlungen 
überarbeitet und fokussiert.

	 Das nächste Tre�en der Friedens- 
referent*innen �ndet im Novem-
ber 2025 im Raum Potsdam statt

•	 Der alljährliche Friedenskultur-
monat, der im September in 
Münster mit zahlreichen Ver-
anstaltungen statt�ndet, �ndet 
auch in diesem Jahr wieder 
statt, Thema ist „Frieden ist ein 
Menschenrecht“, auch wir sind 
mit an drei Veranstaltungen als 
Kooperationspartner vertreten, 
u.a. zum Thema „Israel-Paläs-
tina“ und „Wehrpflicht und 
Bundeswehr in den Schulen“. 
Auch 2024 fand der FKM statt. 
Auch pax christi war mit eige-
nen Veranstaltungen vertreten, 
Thema des Friedenskulturmo-
nats war „Friedensklima“. Wir 
waren mit der gleichnamigen 
Ausstellung auf dem Platz der 
Überwasserkirche vertreten. Im 
FKM übernehme ich zusammen 
mit Rixa Borns (Vorsitzende der 
FiM) die Gesamtorganisation.

•	 Dialog und Veranstaltungen mit 
Institutionen wie DFG-VK, Frie-
densinitiative Münster (FIM), 
Friedenskooperative MS, ITP, 
Fachstelle Weltkirche im Bistum 
Münster, Villa ten Hompel und 

Daniel Hügel

I  Bericht Friedensreferent  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 6362



KAB werden regelmäßig durch-
geführt

•	 28. Juni 2025: Gespräch mit 
Weihbischof Zekorn. Er wird ab 
2026 Schirmherr des Friedens-
laufs.

Tre�en mit den AGs, 
Gruppen und Mitgliedern

•	 Teilnahme an den monatlichen 
Vorstandssitzungen in Präsenz, 
zusätzliche längere Klausurta-
gungen zum intensiven Aus-
tausch

•	 Kontakt zu Basisgruppen via 
Email und Telefon

pc-Korrespondenz

•	 Erstellung der Ausgabe 01- 2024 
sowie 01-2025 und Vorbereitun-
gen zu 02-2025 (erscheint nach 
der DV). Es wird weiterhin nur 
noch zwei Ausgaben pro Jahr 
geben. Diese wird es nur noch in 
einer sehr abgespeckten Version 
geben, da mit Jan Henrik Rött-
gers und mir nur noch 2 Redak-
tionsmitglieder übriggeblieben 
sind, auch nach mehrmaligen 
Aufrufen zur Mitarbeit in der 
Redaktion. Christel Bußmann 
redigiert die gesamte Ausgabe.

Arbeit im Büro

•	 Auch im vergangenen Jahr habe 
ich etwa 50% meiner Arbeitszeit 
im Homeo�ce gearbeitet.

•	 Hier fallen vor allem Anfragen 
via Post, Email und Telefon so-
wie die Au�ereitung von Infor-
mationen und Neuigkeiten für 
die Homepage, Instagram und 
Facebook an. 

•	 In diesem Jahr stand eine größe-
re Überarbeitung der Homepage 
an, die neu strukturiert und mit 
neuen Inhalten versorgt wurde.

•	 Presse- und Öffentlichkeitsar-
beit: 

	 routinemäßige Ö�entlichkeits-
arbeit, zu der die Aktualisierung 
der Webseite und der Instagram- 
und Facebook-Seite gehören. Jan 
Henrik Röttgers unterstützt im 
Bereich „Social Media“, vor allem 
bei unserem Instagram Account. 
Hier wurden die Aktivitäten 
erhöht, der Twitterkanal wurde 
eingestellt.

	 Erstellung von Flyern, Bewer-
bung von Veranstaltungen etc.

	 Berichtet wurde in der lokalen 
Presse zu unseren Veranstaltun-
gen, ebenso von der Bistumszei-
tung „Kirche und Leben“. Hier 
gab es zwei Interviews mit mir 

als Friedensreferent im Rahmen 
der Ausstellung „Friedensklima“

	 Um die Kommunikation mit un-
seren Mitgliedern zu verstärken 
und die Zeiträume zwischen 
dem Erscheinen der PC-Korre-
spondenzen zu überbrücken, 
wurde ein monatlicher News-
letter mit aktuellen Hinweisen 
auf Veranstaltungen, Aktionen 
und Stellungnahmen erstellt 
und allen Interessierten zu über-
mitteln. Die Verantwortung für 
Erstellung und Versendung liegt 
bei mir, auch der Vorstand leistet 
Beiträge zur inhaltlichen Ge-
staltung. Mittlerweile umfasst 
der Email-Verteiler rund 160 
Adressen von Mitgliedern und 
Sympathisant*innen unserer Ar-
beit. Gerne nehmen wir weitere 
Interessierte in den Verteiler auf.

•	 Seit vier Jahren erhalten Spen-
der*innen für meine Stelle zwei-
mal jährlich einen Dankes- und 
Infobrief von mir, in dem ich 
u.a. einen Schwerpunkt meiner 
Arbeit in diesem Zeitraum aus-
führlich beschreibe.

Friedensbildung

Friedenslauf: Der Friedenslauf 
2024 fand am 11. Oktober statt. 
Neben der Mathilde-Anneke-Ge-
samtschule liefen Schüler*innen 
der Kompass-Schule mit, so dass 
ca. 1.300 Teilnehmende mitliefen. 

Die Schüler*innen erliefen ein tolles 
Ergebnis von mehr als 18.000 Euro. 
Wie im vergangenen Jahr haben wir 
40 % des Spendenerlöses (abzüglich 
der Kosten sowie einem Anteil, den 
die MAG für ein eigenes Projekt ein-
behält) erhalten und können diese 
für unsere Friedensarbeit einsetzen.

Der Friedenslauf 2025 �ndet am 10. 
Oktober statt.

Projekt an der Mathilde- 
Anneke Gesamtschule (MAG)

An der MAG gibt es das Projekt 
„SozialAktiv“ in der Oberstufe. Bei 
diesem Projekt engagieren sich alle 
Schüler:innen (SuS) der EF (ca. 16 
Jahre) für 20 Zeitstunden in sozi-
alen Projekten. Hier konnte ich ein 
Angebot zum Thema Friedensbil-
dung als gesellschaftliche Aufgabe 
für die Schüler:innen erstellen. 

Gemeinsam mit den SuS wurden 
verschiedene Methoden zur Erar-
beitung der Frage, was die Zusam-
menhänge zwischen „Frieden und 
Freundschaft“ sein können, ange-
wandt. Die Schüler*innen wurden 
hier u.a. dazu motiviert, über ihre 
Erfahrungen und Vorstellungen 
von Frieden zu berichten. 

Mit  einer  Gruppe von zwölf 
Schüler*innen arbeiteten wir daran, 
entsprechende Spiele und Metho-
den zu entwickeln, um diese unter 

I  Bericht Friedensreferent  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 6564



Anleitung mit den Schüler*innen 
der 5. Klassen durchzuführen. Ziel 
war es, den Friedenslauf und das 
Thema „Frieden und Freundschaft“ 
den neuen Schüler*innen zu präsen-
tieren und mit ihnen umzusetzen, 
bevor sie dann im Oktober zum 
ersten Mal am Friedenslauf teilneh-
men. Darüber hinaus wurde ein Vor-
stellungs- und Werbevideo mit den 
Schüler*innen zum Friedenslauf 
gedreht. Kurz vor den Sommerferien 
konnten die teilnehmenden SuS 
ihre entwickelten Projekte interak-
tiv in den 5. Klassen präsentieren.

Auch im neuen Schuljahr werde ich 
ein entsprechendes neues Angebot 
anbieten.

Führung/ Workshop 
Ausstellung „Friedensklima“

Eine Gruppe von 25 Schüler*innen 
des Global Challenges Kurs Kurses 
der 10. Klasse des Schillergymna-
siums nahm das Angebot zur Füh-
rung durch die Ausstellung „Frie-
densklima“ wahr. Die Ausstellung 
„Friedensklima!“ zeigt auf neun 
Stelen die 17 Nachhaltigkeitsziele 
(SDGs) der Vereinten Nationen. Die 
Schüler*innen beschäftigten sich 
bereits mit den 17 SDGs, im Rah-
men der Führung stand das Ziel 16 
„Frieden, Gerechtigkeit und starke 
Institutionen“ im Mittelpunkt. Nach 
einer kurzen Einführung meiner-

seits zu diesem Ziel, seinen Indika-
toren sowie zum aktuellen Stand 
ging die Gruppe selbständig durch 
die Ausstellung. Im Anschluss be-
sprachen wir die vorher aufgestellte 
Frage, inwieweit das fokussierte 
Ziel 16 mit den anderen Zielen 
zusammenhängt und wie diese 
sich gegenseitig beein�ussen. U.a. 
kamen wir zum Ergebnis: Die Kli-
makrise bedroht den Frieden – und 
ohne Frieden ist kein Klimaschutz 
möglich. Weitergedacht: keines 
der Nachhaltigkeitsziele kann im 
Zustand von Kriegen und Kon�ikten 
erreicht werden.

Mit den Lehrer*innen der Schule 
vereinbarte ich zukünftige Koope-
rationen im Bereich der Friedens-
arbeit. Besonders die Gewaltfreie 
Konfliktlösung sowie die Wehr-
p�icht und die Bundeswehr in den 
Schulen fanden großen Anklang als 
Themenbereiche. 

Brief an Jugendverbände

Im Februar 2024 wurde ein Brief 
an alle Jugendverbände des Bis-
tums geschickt. Hier boten wir 
die Kooperation zur Ausstellung 
„Friedensklima“ (s.u.) an. Darüber 
hinaus unsere Expertise zum Thema 
„Kriegsdienstverweigerung“, das 
zunehmend aktueller wird. Außer-
dem die Mentor*innenausbildung 
„peace for future“. 

Leider waren die Reaktionen sehr 
zurückhaltend, auch die erhoffte 
Kooperation zur Ausstellung „Frie-
densklima“ blieb aus. Die Verbände 
wissen, dass sie uns bei konkreten 
Anfragen zu den o.g. Themen jeder-
zeit anfragen können. Beim Thema 
„Kriegsdienstverweigerung“ wer-
den wir erneut auf die Verbände 
zugehen.

Lokale Veranstaltungen

*Aufgeführt sind an dieser Stelle nur 
Veranstaltungen, an deren Vorberei-
tung und/ oder Durchführung ich als 
Friedensreferent aktiv beteiligt war. 
Weitere Veranstaltungen im Bericht 
des Vorstands.

Sozialer Friede/ 
Soziale Gerechtigkeit

12. August – 18. September 2024 
Ausstellung Friedensklima, Über-
wasserkirchplatz/ Überwasserkir-
che Münster

Auf der Landesgartenschau in 
Bayern 2021 wurden im Rahmen 
der Ausstellung „Friedensklima“ 
die 17 Nachhaltigkeitsziele der UN 
präsentiert. Die Ausstellung zeigt 
auf sieben Stelen die 17 Nachhal-
tigkeitsziele der Vereinten Nationen 
unter besonderer Berücksichtigung 
des Ziels 16 „Frieden, Gerechtigkeit 
und starke Institutionen“. 

Die Kombination der beiden The-
men Frieden und Klima mag zu-
nächst ungewöhnlich erscheinen. 
Aber Nachhaltigkeit, Artenvielfalt 
und Naturschutz sind zentrale 
Themen unserer Zukunft, denn hier 
wird gezeigt, was wir in Zukunft 
brauchen, um auch weiterhin ein 
gutes Leben führen zu können. 

Schon jetzt be�nden wir uns in ei-
ner Klimakrise, und damit ist nicht 
nur unser Frieden mit der Natur 
bedroht, sondern Konflikte und 
Fluchtbewegungen sind die unmit-
telbaren Folgen. Zudem bedrohen 
kriegerische Auseinandersetzungen 
die Chance, die Klimakrise zu be-
wältigen. Diese Zusammenhänge 
werden am Beispiel der 17 UN-
Nachhaltigkeitsziele aufgezeigt. 
Die Klimakrise bedroht den Frieden 
– und ohne Frieden ist kein Klima-
schutz möglich.

Auf einzelnen Stelen wurden die 
einzelnen Nachhaltigkeitsziele kurz 
erläutert und gezeigt, wer beson-
ders in dem Bereich betro�en ist. 
Weiter gibt es zu jedem einzelnen 
Ziel Anregungen, mit denen die 
Umsetzung gelingen kann – global 
und lokal. Gerade der lokale Bezug 
macht deutlich, was hier vor Ort 
unternommen wird und wie jede*r 
Einzelne sich einbringen kann! Mit 
kräftigen Farben und ansprechen-
den Illustrationen überzeugt die 
Gestaltung der Stelen. 

I  Bericht Friedensreferent  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 6766



Schulen wurden Führungen ange-
boten, die Verbände und weitere 
Organisationen, die zum Thema 
aktiv sind, werden zur Kooperation 
eingeladen. Die Ausstellung war zu-
nächst auf dem Platz vor der Über-
wasserkirche präsentiert, so dass 
auch das „Laufpublikum“ erreicht 
wurde und die Ausstellung jederzeit 
besichtigt werden konnte, bevor sie 
in den  letzten beiden Wochen in 
der Überwasserkirche zu sehen war.

10. Dezember 2024 
Quellen des modernen Antisemi-
tismus

Am 5.12. referierte Stefan Leibold 
von pax christi Münster im türki-
schen Kulturverein Odak zum The-
ma. Dabei ging es um Fragen wie: 
Wie lässt sich „Antisemitismus“ 
de�nieren? Warum ist der moderne 
Antisemitismus noch lebendig? Wie 
lässt sich der moderne Antisemitis-
mus erklären und wie hängt er mit 
der Entwicklung des Kapitalismus 
zusammen? Warum wurde die 
Vernichtung aller Juden gerade in 
Deutschland zum politischen Ziel? 
Welche Rolle spielt das Verhältnis zu 
Israel für die deutsche Erinnerungs-
kultur? Die ca. 35 Teilnehmenden 
diskutierten im Anschluss lebhaft 
über die angesprochenen und ak-
tuellen Fragen.

14. Mai 2025 Lesung und Diskussi-
on mit Max Czollek: 
Versöhnungstheater - Zur Erinne-
rungskultur in Deutschland

Max Czollek war vor einem Publi-
kum von gut 50 Menschen zu Gast 
im Franz Hitze Haus. Die Veranstal-
tung fand in Kooperation mit der 
Akademie Franz Hitze Haus und 
Gegen Vergessen-Für Demokratie 
e.V. Regionalarbeitsgruppe Müns-
terland statt.

Czollek erzählte von seinem Buch 
“Versöhnungstheater”, in dem sich 
der Autor kritisch mit der deutschen 
Kultur der Erinnerung an die Ent-
rechtung der Jüd:innen im National-
sozialismus und ihrer Vernichtung 
in der Shoah auseinandersetzt. 
Angesichts der bis in die Gegen-
wart fortwirkenden Folgen von 
Enteignung und Ermordung und 
der weitgehenden Straflosigkeit 
für die Täter könne man keinesfalls 
davon sprechen, dass alles “wieder 
gut” sei. Die für das Judentum so 
bedeutende Rolle der „Erinnerung“ 
sei nicht identisch mit einer „Ver-
söhnung“, die allzu leichtfertig in 
vielen Symbolen und Ansprachen 
von deutscher Seite aus dankbar 
angenommen werde, ohne dass sie 
indes vorausgesetzt werden könne. 
Die jüdische Seite des Dialogs über 
die Erinnerung, so Czollek, werde 
moralisch unter Druck gesetzt, sich 
einer Versöhnung und damit einer 

„Normalisierung“ des Verhältnisses 
zwischen Tätern und Opfern nicht 
zu verweigern. Auch die Rückkehr zu 
einem “normalen” Umgang mit na-
tionalen Symbolen und nationalem 
Selbstbewusstsein sieht Czollek in 
diesem Kontext. Im Anschluss dis-
kutierte Max Czollek mit Dr. Johan-
nes Sabel (Akademiedirektor Franz 
Hitze Haus) und Dr. Stefan Leibold 
(Soziologe und Theologe, pax christi 
DV Münster) unter der Moderation 
von Dr. Kathrin Pieren (Leiterin des 
Jüdischen Museums Westfalen, 
Dorsten) u.a. über die Fragen der 
Erinnerungskultur und aktuelle 
nationalistische und antisemitische 
Entwicklungen. Auch das Publikum 
beteiligte sich mit Statements und 
Fragen an der spannenden Debatte.

Weitere Veranstaltungen

11.1.2025 Friedensgottesdienst in 
Recklinghausen

10. Dezember 2024 Stanislaw Pet-
row - pax christi Münster besucht 
Denkmal in Oberhausen

Rück- und Ausblick

Das Vorhaben, intensiver in die 
friedenspolitische Bildungsarbeit 
einzusteigen, konnte mit dem 
Besuch der Schule zur Ausstellung 
sowie der Ausweitung und Inten-
sivierung der Kooperation mit der 

Mathilde-Anneke-Schule über den 
Friedenslauf hinaus umgesetzt wer-
den – diese Kooperation wird auch 
im neuen Schuljahr fortgesetzt.  Die 
Sozialen Medien konnten teilweise 
ausgebaut, insbesondere auf In-
stagram sind wir deutlich aktiver 
geworden. Um verstärkt auch ein 
jüngeres Publikum zu erreichen, 
können Video- und Audioformate 
genutzt werden, dazu gilt es nun 
zunächst ein Konzept zu schreiben. 

Mauritzer Franziskanerinnen im 
Kloster Esterwegen erhalten den 
achten Papst Johannes XXIII Preis

Feierliche Preisverleihung in Ester-
wegen am 20.9.2025 ab 11 Uhr

Seit 2007 bieten sie sich im ehe-
maligen Konzentrationslager Es-
terwegen, der „Hölle im Moor“, 
mit ihrem „zweckfreien Angebot 
Ihres Daseins“ an, Hörende und 
mit den Besuchern gemeinsam 
Fragende und Suchende zu sein. Die 
Schwestern im Kloster Esterwegen 
verstehen sich als „Zeuginnen der 
Zeugen“ und stehen, ohne sich 
aufzudrängen, den Besuchern „ab-
sichtslos“ zur Verfügung. 

So wird das ehemalige Konzentra-
tionslager zu einem „gefährlichen 
Erinnerungsort“, der Begegnung 
ermöglicht und existentiell wach-
rüttelt. Es entstehen Dialoge mit der 
Vergangenheit, die die Gegenwart 

I  Bericht Friedensreferent  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 6968



re�ektieren und zur persönlichen 
Standortbestimmung herausfor-
dern. Das Dasein und die Ansprech-
barkeit der Schwestern tragen dazu, 
bei die Spuren von Unrecht, Leid, 
Verwundung nicht nur im Lager 
und in den Symbolen des Klosters 

zu entdecken, sondern auch in uns 
selbst.

Im Herbst 2025: Erarbeitung eines 
neuen Werbe-Flyers, der unseren 
Diözesanverband portraitiert

Papst Johannes XXIII-Preis 2025

an den Schwesternkonvent in Esterwegen

Der pax christi Diözesanverband Münster verlieh zum achten Mal seit 2011 

den Papst-Johannes XXIII-Preis, der Menschen und Gruppen würdigt, die 

sich in besonderer Weise um die Weiterführung und Aktualisierung der 

Anliegen des Zweiten Vatikanischen Konzils bemühen und der Friedensliebe 

und Menschenfreundlichkeit von Papst Johannes XXIII. ein „Gesicht in der 

Gegenwart“ geben.

In diesem Jahr entschied sich der 
Preisbeirat für den kleinen Schwes-
ternkonvent der Mauritzer Fran-
ziskanerinnen aus Münster. Seit 
2007 bieten sie sich im ehemaligen 
Konzentrationslager Esterwegen, 
der „Hölle im Moor“, mit ihrer „ab-
sichtslosen Präsenz“ an, Hörende 
und mit den Besuchern gemeinsam 
Fragende und Suchende zu sein. Sie 
halten das Erinnern und Gedenken 
an diesem Ort und an die anderen 
Konzentrationslager im Emsland 
hoch. Neben der Gedenkstätte 
befindet sich in der ehemaligen 
Verwaltung der Bundeswehr das 
unscheinbare Kloster, das durch ein 
gewölbtes Tor aus Holz zu betreten 
ist. Die Schwestern verstehen sich 
als „Zeuginnen der Zeugen“, die 
weitersagen, wie es wirklich gewe-
sen ist. Mit ihrer Präsenz wollen sie 

sich nicht aufdrängen und auch nie-
manden zu vereinnahmen suchen; 
sie wollen einem Respekt Ausdruck 
geben, der den Opfern gilt, die hier 
gelitten haben – unabhängig von 
deren weltanschaulichen Über-
zeugungen. So wird das ehemalige 
Konzentrationslager auch heute zu 
einem „gefährlichen Erinnerungs-
ort“, der Begegnung ermöglicht und 
existentiell wachrüttelt. Es entste-
hen Dialoge mit der Vergangenheit, 
die die Gegenwart re�ektieren und 
zur persönlichen Standortbestim-
mung herausfordern.

In der Begründung des Preisbei-
rats heißt es: „Angesichts der von 
Vorurteilen, Diskriminierungen 
aller Art, Gewaltbereitschaft und 
Kriegen geprägten Gesellschaft, 
leisten die Schwestern einen un-

Daniel Hügel* 

I  Papst Johannes XXIII-Preis 2025  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 7170



au�älligen, aber umso wichtigeren 
Beitrag zur Erinnerungskultur.“ 
Das Ungewöhnliche dieses Ortes 
spiegelt sich auch im „Raum der 
Sprachlosigkeit“, der besonderen 
Kapelle und dem Gedenkraum 
wider, die vom Krefelder Künstler 
Klaus Simon einfühlsam als ein Ge-
samtkunstwerk gestaltet worden 
sind. Das Dasein und die Ansprech-
barkeit der Schwestern tragen dazu 
bei, die Spuren von Unrecht, Leid, 
Verwundung nicht nur im Lager 
und in den Symbolen des Klosters 
zu entdecken, sondern auch in uns 
selber. In besonderer Weise werden 
dadurch die Anliegen des Zweiten 
Vatikanischen Konzils, wie sie in 
der Konstitution Gaudium et Spes 
einen Ausdruck gefunden haben, 
überzeugend verheutigt und kon-
kret gelebt.

Preisverleihung am 
20. September in der 
Gedenkstätte Esterwegen

Die Preisverleihung fand am 20. 
September in der Gedenkstätte Es-
terwegen statt. Nach dem musika-
lischen Auftakt mit Friedensliedern 
von Peter Junk, Akkordeon, und 
Walter Börgel, Gitarre, begrüßte 
Maria Buchwitz, Diözesanvorsit-
zende des pax christi DV Münster, 
die Preisträgerinnen und die rund 
60 Gäste aus Politik, Kirche und 
Gesellschaft. 

Im Anschluss stieg Stefan Querl, Lei-
ter der Villa ten Hompel in Münster, 
mit dem frei vorgetragenen Gedicht 
„Das Phänomen“ von Hanns Dieter 
Hüsch in seine beeindruckende 
Laudatio zu Ehren der Mauritzer 
Franziskanerinnen im Kloster Ester-
wegen ein. Hier re�ektierte er die 
nun seit beinahe 20 Jahren statt-
�ndende Arbeit der Schwestern und 
zeigte sich beeindruckt durch seine 
persönlichen Begegnungen mit 
den Schwestern. Querl betonte die 
Wichtigkeit ihrer Arbeit in der heu-
tigen Zeit und dass stets die Opfer 
im KZ-Esterwegen im Mittelpunkt 
dieser Arbeit stehen. Die komplette 
Laudatio �nden Sie auf den folgen-
den Seiten dieser Ausgabe.

Es folgten erneut Friedenslieder, 
u.a. das Lied „Die Moorsoldaten“, 
das 1933 von Häftlingen des Kon-
zentrationslagers Börgermoor bei 
Papenburg im Emsland geschrieben 
wurde, bevor die feierliche Preis-
verleihung erfolgte. Der Diözesan-
vorstand von pax christi Münster 
übergab den Preis in Form einer 
Büste von Papst Johannes XXIII 
sowie einer Urkunde an die Schwes-
tern des Konvents.

Nach den Dankesworten der Preis-
trägerinnen durch die Provinzoberin 
Sr. M. Diethilde Bövingloh folgte 
eine Gesprächsrunde mit Sr. Birgitte 
(Schwesternkonvent Esterwegen), 
Theo Paul (ehemaliger General-

vikar des Bistums Osnabrück), Dr. 
Sebastian Weitkamp (Leiter der 
Gedenkstätte Esterwegen) und Ca-
rolin Meibers, (bis 08/2025 FSJlerin 
in der Gedenkstätte Esterwegen) 
unter der Leitung von Hermann 
Flothkötter, pax christi DV Münster, 
in welcher das  Thema „Erinne-
rungskultur heute“ differenziert 
aufgegri�en wurde.

Theo Paul, der sich stark für die 
Gründung des Klosters vor Ort ein-
setzte, betonte die Verantwortung 
der Kirche für die Erinnerungsarbeit 
und das Gedenken an die Opfer.  Die 
Kirche habe während der NS-Zeit 
viel Schuld auf sich geladen, weil 
sie bis auf sehr wenige Ausnahmen 
geschwiegen habe, als zahllose 
Menschen wegen ihres Glaubens, 
ihrer Weltanschauung, ihrer Ver-
anlagung, ihrer Volkszugehörigkeit 
oder ihrer politischen Überzeu-
gung verfolgt und zu Tode gequält 
wurden. Das Kloster in Esterwegen 
sorge mit dafür, dass die Opfer ein 
Gesicht bekommen und dass der 
Blick auf die Täter und die Struktu-
ren, die solche Verbrechen möglich 
gemacht haben, nicht vergessen 
werde. 

Dr. Sebastian Weitkamp sprach 
von „Erinnerungsarbeit“ als dem 
dunklen Teil unserer Geschichte 
von Verbrechen und Verbrechern. 
Im Mittelpunkt dieser Arbeit ha-
ben stets die Opfer zu stehen, auch 

wenn die Täter benannt werden 
müssen. Die Offenheit für den 
Dialog mit den Angehörigen der 
Opfer sei ein wichtiger Bestandteil 
der Erinnerungsarbeit; denn die 
Traumata aus jener Zeit reichen bis 
heute in die Familien hinein. Eine 
Migrationsgesellschaft wie die 
unsrige, deren Mitglieder häufig 
eigene Erfahrungen von Gewalt mit 
nach Deutschland bringen, müsse 
aktiv mitgenommen werden in 
die Erinnerungsarbeit; Hier stellen 
sich besondere Herausforderungen 
durch die Digitalisierung von Leben 
und Alltag. Insbesondere wies er 
hin auf Verharmlosungstendenzen 
durch die im Umlauf be�ndlichen 
Narrative bzgl. der Erfahrungen 
im Nationalsozialismus und die 
Notwendigkeit, sinnvolle und leicht 
zugängliche APPs zu installie-
ren.  Somit sei Erinnerungsarbeit 
stets ein dynamischer Prozess, der 
ständiger Beobachtung und Neu-
konzeptionierung unterliege. Eine 
solche Erinnerung sei nötig, die es 
scha�e, dass Menschen sich mit ih-
ren Lebensentwürfen beschäftigen 
und bedrohliche und skandalöse 
Entwicklungen in Gesellschaft und 
Politik zu durchschauen lernten. 

Carolin Meibers berichtete von ihrer 
Arbeit als FSJ-lerin in der Gedenk-
stätte, u.a. von Führungen durch die 
Gedenkstätte, an denen sehr unter-
schiedliche Gruppen aus der Gesell-
schaft teilnehmen. Hier stellte sie 

I  Papst Johannes XXIII-Preis 2025  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 7372



Diözesanvorsitzende Maria Buch-
witz begrüßt die Preisträgerinnen 
und Gäste

Stefan Querl hält seine Laudatio 
auf die Mauritzer Franziskane-
rinnen

Preisübergabe durch den Diözesanvorstand: Wolfgang Kowallick, Maria Buchwitz und Jan H. Röttgers 
(v.l.)

Dankesworte der Preisträgerinnen 
durch die Provinzoberin Sr. M. Diet-
hilde Bövingloh

Die Preisträgerinnen mit Diözesanvorstand, Preisbeirat, Laudator und Gedenkstättenleiter

Gesprächsrunde „Erinnerungskultur heute“: Sebastian Weitkamp, Carolin Meibers, Her-
mann Flothkötter, Theo Paul und Sr. Birgitte (v.l.)

Kurzführung über das Gelände des ehemaligen KZ-Esterwegen, auf dem die heutige 
Gedenkstätte Esterwegen seit 2011 Erinnerungsarbeit leistet.



diejenigen als besonders wichtig 
heraus, deren Teilnehmende bislang 
keinen Bezug zu Gedenk- und Erin-
nerungsorten hätten. Sie machte 
auf die Zeitdistanz aufmerksam, da 
heute kaum noch Zeitzeug:innen 
berichten könnten, und betonte 
gleichermaßen die Wichtigkeit und 
die Gefahren der Sozialen Medien 
für die Erinnerungsarbeit, um vor 
allem junge Menschen präventiv 
zu erreichen.

Sr. Birgitte ergänzte mit Bezug auf 
aktuelle Zeitzeugenschaft, dass sie 
und andere nun als „Zeuginnen 
der Zeugen“ fungieren und die Ge-
schichten von Leid und Tod somit 
weitergeben und an die Wider-
standskraft von Menschen erinnern.

Nach Abschluss der Preisverleihung 
stärkten sich die Gäste bei Geträn-
ken und einem Imbiss in der Cafete-
ria der Gedenkstätte und tauschten 
ihre Gedanken aus. Viele nutzten 
die Gelegenheit zur Besichtigung 
des Klosters sowie zur Teilnahme an 
einer Kurzführung über das Gelände 

des ehemaligen KZ-Esterwegen, 
auf dem die heutige Gedenkstätte 
Esterwegen seit 2011 Erinnerungs-
arbeit leistet. 

Begrüßen durften wir auf der Preis-
verleihung die sechsköp�ge Reise-
gruppe von Fahrradfahrer*innen, 
die sich auf einer 3-tägigen pax 
christi-Fahrradfriedensfahrt durch 
den Hümmling befand. Der inhaltli-
che Schwerpunkt: das Gedenken an 
die Opfer von Gewaltherrschaft und 
Krieg. Gelegenheiten dazu gibt es 
im Hümmling leider zahlreiche. Ein 
Bericht über die Fahrt ist in dieser 
Ausgabe zu �nden.

An dieser Stelle sei ein besonderer 
Dank an die Verantwortlichen und 
Mitarbeitenden der Gedenkstätte 
ausgerichtet, welche uns sowohl 
ihre Räumlichkeiten zur Verfügung 
stellten als auch bei der Vorbe-
reitung tatkräftig unterstützten. 
__

*Mit Ergänzungen von Klaus Ha-
gedorn

Mehr zum Kloster Esterwegen:
www.kloster-esterwegen.de

Mehr zur Gedenkstätte Esterwegen: 
www.gedenkstaette-esterwegen.de

Laudation auf die Mauritzer 
Franziskanerinnen 

Stefan Querl, Leiter des Geschichts-
ortes Villa ten Hompel und Beauf-
tragter gegen Antisemitismus der 
Stadt Münster, hielt die folgende 
Lautatio am Sonnabend, den 20. 
September 2025, in der Gedenk-

stätte Esterwegen im Emsland auf 
Einladung des Diözesanvorstandes 
von pax christi Münster. Der Ein-
stieg in die Laudatio erfolgte mit 
dem folgenden frei vorgetragenen 
Gedicht.

Stefan Querl

Was ist das für ein Phänomen?
Fast kaum zu hören, kaum zu sehn,
ganz früh schon fängt es in uns an.

Das ist das Ra�nierte dran.
Als Kind hat man‘s noch nicht gefühlt,

hat noch mit allen schön gespielt.

Das Dreirad hat man sich geteilt,
und niemand hat deshalb geheult.

Doch dann hieß es von oben her:
„Mit dem da spielst du jetzt nicht mehr!
Das möcht ich nicht noch einmal sehn.“

Was ist das für ein Phänomen?

Und ist man größer, macht man‘s auch.
Das scheint ein alter Menschenbrauch.

Nur weil ein Anderer anders spricht,
und hat ein anderes Gesicht,

und wenn man‘s noch so harmlos meint:
Das ist das Anfangsbild vom Feind.

I  Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 7776



„Er passt mir nicht. Er liegt mir nicht.
Ich mag ihn nicht und �nd ihn schlicht

geschmacklos. Er hat keinen Grips.
Und außerdem sein bunter Schlips…“

Dann setzt sich in Bewegung leis‘:
Der Hochmut und der Teufelskreis.

Und sagt man was dagegen mal, dann heißt‘s:
„Wer ist denn hier normal? Ich oder er?

Du oder ich? Ich �nd den Typen
widerlich!“

Und wenn du einen Penner siehst,
der sich sein Brot vom Dreck au�iest,
dann sagt ein Mann zu seiner Frau:

„Guck dir den Schmier�nk an, die Sau!
Verwahrlost bis zum Dorthinaus.

Ja, früher warf man die gleich raus!
Und heute muss ich sie ernähr‘n.

Und unsereins darf sich nicht wehr‘n.“

„Und auch die Gastarbeiterpest.
Der letzte Rest vom Menschenrest.

Die sollt man alle, das tät gut,
Spießruten laufen lassen bis aufs Blut.“

Das haben wir ja schon mal gehört (2x).

Da hat man die gleich streng verhört,
verfolgt, gehetzt und für und für
ins Lager reingepfercht und hier…
hat man sie dann erschlagen all.

Die Kinder mal auf jeden Fall,
die hatten keinem was getan!

Was ist das für ein Größenwahn?
Das lodert auf im Handumdrehn,
und ist auf einmal Weltgeschehn

Denn plötzlich steht an jedem Haus:
„Die Türken und Zigeuner raus!“

[In älteren Versionen die Textform mit
Vers: „Die Juden und Zigeuner raus“]

Nur weil kein Mensch derselbe ist,
und weiß und schwarz und gelbe ist,
wird er verbrannt, ob Frau ob Mann…
Und das fängt schon von klein auf an.

Und wenn ihr heute Dreirad fahrt,
Ihr Sterblichen, noch klein und zart,

es ist doch eure schönste Zeit:
Voll Phantasie und Kindlichkeit.

Lasst keinen kommen, der da sagt,
dass ihm dein Spielfreund nicht behagt.

Dann stellt euch vor das Türkenkind,
dass ihm kein Leids und Tränen sind.
Dann nehmt euch alle an die Hand.

Und nehmt auch den, der nicht erkannt,
dass früh schon in uns allen brennt:

Das, was man den Faschismus nennt.

Nur wenn wir eins sind überall,
dann gibt es keinen neuen Fall

von Auschwitz bis nach Buchenwald.
Und wer‘s nicht spürt, der merkt es bald:

Nur wenn wir in uns alle sehn,
besiegen wir das Phänomen.
Nur wenn wir in uns alle sind,

�iegt keine Asche mehr im Wind.

Hanns Dieter Hüsch hat diese Verse 
gedichtet, diesen Appell formuliert. 
Das Gedicht heißt „Das Phänomen“.

Der Poet als humoriges „Schwarzes 
Schaf vom Niederrhein“ wäre in 
diesem Jahr einhundert geworden. 
„Tach zusammen“, lautete sein herz-
licher Gruß. Dem schließe ich mich 
gerne für Sie an: „Tach zusammen.“ 

Danke, liebe Maria Buchwitz, für die 
herzliche Begrüßung, an alle Mit-
wirkenden und auch an Peter Junk 
und Walter Börgel für diese Musik.

Mit seiner kleinen Orgel und der 
großen runden Brille trat Hüsch 
schnellsprechend auf Katholiken- 
und Kirchentagen auf. 



Er brachte ganze Säle und Freilicht-
theater faszinierend zum Lachen. 
„Der Niederrheiner weiß nix, kann 
aber alles erklären“, witzelte er 
lauthals. 

Ein bisschen fühle ich mich übrigens 
auch so. Ich bin eigentlich gar nicht 
von hier und habe „hinter vorgehal-
tener Hand“ erfahren, dass es in die-
sem Landstrich früher mal zwei läs-
tige Plagen gab – Karto�elkäfer und 
zugezogene Protestanten. Und jetzt 
soll genau ich hier als evangelischer 
Pastorensohn vom Niederrhein, aus 
der Karto�el-Acker-Bürgerstadt Kal-
kar, Ihnen was erklären? Ui, ui: „Tach 
zusammen“. 

Hüschs sehr ernstes Gedicht vom 
Niederrhein Ihnen zu widmen und 
mitzubringen, war mir jedenfalls 
sehr, sehr wichtig als Zeitansage. 

Der Dichter variierte die Worte und 
passte sie aktuellen Herausforde-
rungen an. Manches tut uns heute 
gar sehr weh in den Ohren. Hanns 
Dieter Hüsch trat für Entrechtete 
und An den Rand Gedrängte ein. 
Er wurde aber auch nicht müde zu 
betonen, dass sich Gott im Zwi-
schenmenschlichen und Allzumen-
schlichen �nden lässt. Nicht bloß 
in der tiefschürfenden Theologie. 
Schließlich, so sagte er „voll Phan-
tasie und Kindlichkeit“, habe der 
liebe Gott sogar eine Schwester in 
Dinslaken wohnen. Sie betreibe dort 

eine Wäscherei am Niederrhein, 
ulkte er herum.

Als jemand, der in Dinslaken zur 
Schule gegangen ist, möchte ich 
ausdrücklich in der Laudatio für die 
Mauritzer Franziskanerinnen, die 
wir ehren, mit Nachdruck und Glück 
hinzufügen: Der liebe Gott hat auch 
in Esterwegen seine Schwestern 
wohnen. Und was für welche…! 

„Alle Achtung“, sage ich. Voller An-
erkennung. 

Recherchebesuch am 07. August 2025: Der Lau-
dator Stefan Querl mit Sr. Annegret (mittig) und 
Sr. Birgitte am Klostereingang in Esterwegen. Am 
18. September 2025 besuchte er Sr. Jacintha sowie 
Provinzoberin Sr. Diethilde im Mutterhaus der 
Mauritzer Franziskanerinnen.

In „absichtsloser Präsenz“ in einem 
Kloster, das segens- und facet-
tenreich wirkt. Und das Erinnern 
und Gedenken im Emsland reich 
gemacht hat. Vielfältig. Menschen-
freundlich.

Volkhard Knigge (aus meiner Sicht 
auch nach seiner Pensionierung als 
Jenaer Professor und Stiftungsdi-
rektor Buchenwald Mittelbau-Dora 
einer der großen Denker und Lenker 
in der deutschen Gedenkstätten-
landschaft) hat jüngst in einem 
Aufsatz Folgendes kritisiert: 
Zitat: „Gedankenlose Sentimen-
talität, folgenlose Augenblicksbe-
tro�enheit und ein Abschieben der 
Ursachen für die deutschen Ver-
brechen ins allgemein Menschliche 
lässt sich selbst in Gedenkstätten 
erleben.“ Es gehöre zur Geschichte 
der Aufarbeitung heute die Tat-
sache, dass Gerechtigkeit nur als 
„beschädigte Gerechtigkeit“ herge-
stellt worden sei, zumal so mancher 
NS-Verfolgte zeitlebens vergeblich 
darauf gewartet habe. 

Von den Ermordeten ganz zu 
schweigen, möchte ich hinzufügen, 
zur Frage nach posthumer Würdi-
gung und Gerechtigkeit.

Wir werden sicher gleich auf dem 
Podium dazu noch so manche 
Analyse und Meinung hören. Doch 
bereits jetzt möchte ich Theo Paul 
zitieren, der über 23 Jahre General-

vikar des Bistums Osnabrück war, 
heute hier und gleich schließlich 
einer der Diskutanten ist, aber 
schon am 9. Oktober 2006 in seine 
sechs Thesen zur Einrichtung des 
Klosters schrieb:
Zitat: „Wir wissen, unter den Opfern 
im KZ Esterwegen waren Menschen 
unterschiedlicher weltanschauli-
cher Überzeugungen. Die Franzis-
kanerinnen wollen niemanden im 
Nachhinein für ihren christlichen 
Glauben vereinnahmen. An diesem 
Ort wurde Gott angeklagt und ge-
leugnet. An diesem Ort wurde Gott 
zur Ho�nung und zum Trost. Die 
absichtslose Präsenz soll Ausdruck 
des Respekts vor allen Menschen 
sein. In dieser Weise des Daseins 
drückt sich eine spezi�sche franzis-
kanische Haltung aus.“

Das ist es; diese besondere Haltung 
im Dialog, im empathischen Zuhö-
ren und Entwickeln von Friedens-
gesten und Fragen, ohne schon kla-
re Antworten zu kennen an diesem 
durch seine KZ-Geschichte massivst 
kontaminierten Ort. Gradlinigkeit 
und o�ene Ohren für jede gegen 
bloß beschädigte Gerechtigkeit. 
Alle Achtung!

Schwester Birgitte, Sie waren Pro-
vinz-Oberin, als Sie mit Theo Paul 
u.v.a. Köpfen Konzept- und Au�au-
arbeit leisteten und Mitschwestern 
animierten, freiwillig in das Kloster 
zu kommen. Nach anderenorts 

I  Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 8180



werden Mauritzer Franziskanerin-
nen an Heil- oder P�egeorten z.T. 
geschickt. Hier war das ausdrücklich 
nicht so; jede Person entschied sich 
bewusst. 

Bei unserer ersten Verbindungs-
Aufnahme, als ich Sie im vorigen 
Monat besuchen durfte „Hinterm 
Busch“ mit Hausnummer 7a, waren 
ihre ersten Worte der Verweis auf 
die Menschen, die im KZ gelitten 
und sich doch selbst behauptet 
haben. Deren damaligen Mut gelte 
es eigentlich zu würdigen. Nicht so 
sehr das heutige Wirken des Klos-
ters, fanden Sie.

Vielleicht einigen wir uns zur Feier 
des Tages darauf, das Vermächtnis 
der Verfolgten mit ihrem Wirken in 
der „absichtslosen Präsenz“ weise 
zu verknüpfen, denn ohne Sie und 
Ihre Geschwister, ohne die ersten 
Einsätze und den Einzug P�ngsten 
2007 wäre nicht diese Aura ent-
standen, die den Ort wirkungsvoll 
und vielleicht damit auch wegwei-
send für die Gestalt unserer Kirche 
macht. 

Ganz im Sinne des an Ostern ver-
storbenen Papstes Franziskus, der 
sinngemäß gesagt haben soll, dass 
am Ende nicht zähle, ob wir gläubig, 
sondern ob wir glaubwürdig waren. 
Sehr glaubwürdig und gradlinig erle-
be ich die Schwestern. Bescheiden. 
Auch bestimmend.

Schwester Jacintha, Sie sind extra 
angereist. Danke dafür, das ist 
nicht selbstverständlich, das ist von 
Münster aus schon ein Ritt hierhin. 

Ich durfte Sie vorgestern im Mut-
terhaus hinter dem Franziskus-
Hospital Münster treffen, mit Ih-
nen sowohl Rückschau als auch 
Ausblicke halten. Übrigens fast in 
Nachbarschaft zur Villa ten Hompel, 
einem Geschichtsort seit 1999, von 
dem ich Ihnen auf Wunsch gerne 
mehr erzähle nach dem Programm. 
Sie sind herzlich dorthin eingeladen 
– so wie Jacintha mich nett einlud 
ins Mutterhaus vorgestern...

Nicht erst seit diesem Austausch 
zwischen uns am Donnerstag; son-
dern in Kenntnis der einschlägigen 
Literatur und der Presse-Artikel bin 
ich mir ganz sicher, dass Ihre, Ja-
cinthas, niederländischen Wurzeln 
dem Gedanken der Klostergründung 
zusätzliche Flügel verliehen. Ihre 
Ausstrahlungskraft, die Verfolgung 
Ihrer Verwandten im Königreich 
der Niederlande, die sich gegen die 
Besatzung gewehrt hatten, aber 
auch das Wirken in die Umgebung 
der Samtgemeinde und ins Umland 
hinein waren Katalysatoren, um das 
KZ-Gedenken zu einem Anliegen zu 
machen, das positive Kreise zog. 

Jacintha, Ihnen ist dafür die Ems-
land-Medaille verliehen worden 
vor ziemlich genau zehn Jahren auf 

Schloss Clemenswerth. Einige hier 
waren damals dort, hab‘ ich mir 
sagen lassen.

„Diese Medaille“, betonten Sie, Ja-
cintha, seinerzeit „steht auch für die 
Gefangenen, die gelitten haben. Für 
Mut zur Menschlichkeit.“ 

Die nach 1945 „beschädigte Gerech-
tigkeit“ den Gefangenen gegenüber 
ist mit Nichts zu reparieren. Mit 
gar Nichts. Aber die Medaille war 
vielleicht heilsam. Nicht als ein 
bloßes Trostp�aster, sondern als ein 
aufrichtiges Zeichen für die Zukunft, 
wie unsere Kirche sein und wie sie 
handeln soll. Glaubwürdig, gradli-
nig, mit „Option für die Armen“ und 
Elendigen und Hilfesuchenden. 

Pax Christi steht mit ein für diese 
Ho�nung, dafür kenne und schätze 
ich die Bewegung.

Wir sprachen darüber und erinner-
ten uns auch an die leider schon 
verstorbene Schwester, an Veroni-
ka. Aber auch an die hochbetagte 
Angelinis, an Agnelda und an die 
neue Oberin des Konvents, Annegret 
(Glückwunsch Ihnen zur Wahl!), die 
mir während unseres Dialogs im 
Sommer übrigens einen „Fun Fact“ 
verriet zur Frage der eben schon er-
wähnten Hausnummer: Die Nr. „1“ 
Hinterm Busch hat inzwischen der 
Gedenkort. Anfangs war es erst das 
Kloster, und vielleicht spricht diese 

Tatsache Bände: Hausnummern der 
Herzen.

„Die Schwestern waren förmlich 
die Gedenkstätte, als wir mitten in 
der Au�auphase standen und noch 
gar nicht erö�net hatten“, betonten 
Andrea Kaltofen, die als Leiterin bis 

Im Eingangsbereich des Klosters sind die Strophen 
des Liedes „Wir sind die Moorsoldaten“ auf der Wand 
dokumentiert

Eine stilisierte Lore aus Eichenholz, ein Drehkreuz, auf 
dem sie fahren könnte: Die Lore als Kunstwerk im Raum 
der Sprachlosigkeit steht für die schwere Arbeit im Moor

I  Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 8382



2020 in diesem Hause in der Verant-
wortung stand, und ihre Nachfolger 
Sebastian Weitkamp und Martin 
Koers, die ich kollegial genial �nde 
und denen ich (wie allen Mitarbei-
tenden!) nachdrücklich danke für 
das einmütige Votum des Sommers, 
wie klug die Jury bzw. mit ihr die 
Spitze von Pax Christi in der Diözese 
Münster ihre Preisentscheidung für 
heute fällte. Ich telefonierte viele 
dazu ab. „Richtig und wichtig“, sag-
ten alle, „gute Wahl“. Die gesamte 
Nachbarschaft „Hinterm Busch“ 
freut sich mit, die auf den alten Hö-
fen und die hier neu gebaut haben 
nebenan. Verzeihen Sie mir bitte, ich 
kenne nicht alle Hausnummern von 
Ihnen und Euch. Noch nicht. 

Aber es freut sich auch – schauen 
Sie einmal bitte (wie eingangs eben) 
rücklings in unsere hinterste Reihe - 
der Pastoralreferent Michael Strodt 
aus Sögel mit, der den Schwestern 
im wahrsten Wortsinne zu Hilfe 
kam, als es eines Tages um die Fra-
ge einer Art – sagen wir es mal so 
– Verjüngungskur ging. Ihr Dienst 
geht Hand in Hand mit dem der 
Franziskanerinnen.

Und in ganz früher Zeit, als es noch 
gar keine Gedenkstätte, sondern 
das Team des DIZ Papenburg gab, 
haben mir die Eheleute Buck be-
richtet, wie ihre anfängliche große 
(meines Erachtens zunächst auch 
altlinke) Skepsis den Nonnen ge-

genüber einer Freude über Rat und 
Hilfe der Schwestern gewichen sei. 

Alles, was manche Akteurinnen und 
Akteure unterdessen über Gräben 
trennen mag, führt in Gedanken 
und Gefühlen möglicherweise ja im 
Lob für den Papst-Johannes-XXIII-
Preis heute wieder kleine Stücke 
zusammen. Es wäre einigen wohl 
zu wünschen jedenfalls.

Traurigerweise nicht mehr detail-
lierter dazu befragen konnte ich ex-
plizit den Zeithistoriker Bernd Fau-
lenbach, Stiftungsrats-Vorsitzender 
aus Bochum und damit Vorgänger 
von Alfons Kenkmann. Beide waren 
bzw. sind Mentoren, Freunde, kluge 
Köpfe, die Wissenschaftliches 1a 
im Gremium auf die Beine stellten 
vor Ort, was ich anerkennend mit 
ein�echten möchte. 

Weggelassen aus Zeitgründen in 
der Laudatio:

Studiert habe ich in den 90ern u.a. 
bei Bernd Walter, dessen Analyse 
zu den Emslandlagern ebenfalls 
wissenschaftl. Weichen stellen half.

Mit Verve ist Bernd Faulenbachs 
Name mit der Geschichte der 
Gedenkstätte Esterwegen zu ver-
knüpfen. Kurz vor seinem Verster-
ben voriges Jahr sprach er noch 
begeistert in parteiübergreifenden 
Vorstandsgremien von „Gegen Ver-

gessen Für Demokratie“, in denen 
ich mich mit ihm auf Bundesebe-
ne bewegte, von den Leistungen 
der Schwestern. Und von denen 
der Landräte (Hermann Bröring 
ist heute auch hier, von 2001 bis 
2011 war er Landrat), Mitglieder 
der Kreistage und viele, viele Kul-
turschaffende für das Wachsen 
und Werden dieser „Erinnerungs-
landschaften“ im Emsland, die 15 
ehemalige Lagerstandorte und 
viele Aspekte zwischen Schwarz 
und Weiß, also auch die Grautöne 
der Geschichte, umreißen. Auch die 
Phasen nach dem Kriege, die zum 
Vertreibungsunrecht, zur Bundes-
wehr – dazu trage ich heute nicht 
vor, nenne es nur.

Vielleicht, möchte ich mit Hanns 
Dieter Hüsch nochmals Verse um-
dichten, vielleicht hat der „liebe 
Gott hier“ kirchliche Schwestern 
und weltliche Brüder sogar gemein-
sam wohnen im Emsland. Auch das 
fände ich bemerkenswert; gerade 
als ein streng erzogenes Calvinis-
ten-Kind, das ungern ‚Heilige‘ mit 
Weihrauch schmückt, aber histo-
risch etwas Besonderes anmerkt 
und für angebracht zu erwähnen 
hält: Konsens führte zur Gedenk-
stätten- und auch zur Klostergrün-
dung. Versöhnen statt Spalten! 

Ja, als ein evangelisch-Reformierter 
aus dem Bundesland von Bruder 
Johannes Rau erlaube ich mir den 

Hinweis: Versöhnen statt Spalten. 
Denn das wirkt als ein Mittel, als 
Medizin gegen das Gift zornesmü-
tiger Fliehkräfte unserer Tage, die 
gerade extreme Ränder füttern. Es 
geht schließlich längst nicht mehr 
darum, den Anfängen zu wehren. 
Leider nicht. 

„Jetzt ist die Zeit, jetzt ist die Stun-
de. Heute wird getan (oder auch 
vertan), worauf es ankommt, wenn 
er kommt.“ Gemeint ist der Gott, 
der in Dinslaken und Esterwegen 
seine Geschwister wohnen hat. 
In ihrer Gradlinigkeit gegen Hass 
und Hetze und das, was man den 
Faschismus nennt.

Das Kreuz in der Klosterkapelle hat eine 
Geschichte: Der Künstler Klaus Simon 
verwendete einen Holzbalken aus einem 
Baum, der im Zweiten Weltkrieg von Gra-
natsplittern getro�en wurde. 

I  Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 8584



„Würdige Preisträgerinnen“ erkennt 
auch Elke Gryglewski beeindruckt 
an als die Celler Stiftungsdirektorin 
aller Niedersächsischen Gedenk-
stätten, die leider nicht anwesend 
sein kann, aber von Ferne gratuliert 
und weiß, wovon ich rede, wenn 
ich Ihnen und Euch sage, dass wir 
Historikerinnen und Historiker das 
weite Herz „Hinterm Busch 7a“ 
durch die Mauritzer Franziskanerin-
nen schlagen sehen. Mit Herzblut 
bei der Sache zu sein, bedeutet 
Dinge zu erklären, egal wer kommt 
und fragt: Die Torf-Lore im „Raum 
der Sprachlosigkeit“ oder die in 
Schwarz-Bläue blutenden Wunden 
im Holz des Kreuzes in der Kapelle, 
das aus dem Hürtgenwald stammt. 
Granatsplitter aus dem Frontab-
schnitt im Westen des Dt. Reichs. 
Oder den Gedenkraum mit dem 
bedeutsamen „Moorsoldatenlied“ 
an der Wand auf sich wirken zu 
lassen. Er regt an: „Geh denken!“

Unglaublich, aber wahr: Die Au-
ßentüre, aber ausgerechnet auch 
die Klausur des Klosters steht de 
facto eigentlich immer o�en. Wo 
die Damen wohnen, beten, leben, 
arbeiten, wo jetzt ihre Büros und 
Besprechungsräume sind, waren 
einst die 14 Herrenduschen der 
Bundeswehr. Reine Männersache 
damals...

Eine Person, Sr. Birgitte, haben sie 
einmal freundlich, aber bestimmt 

des Klosters verwiesen, wie Sie 
mir erzählten. Ein Wort habe ich 
neu gelernt dabei. Es ließ mich bei 
allem Ernst des Gesamtthemas 
schmunzeln: Die Person als Gast 
von auswärts sei so laut und heftig 
am RUM-SCHAN-DUDELN gewe-
sen: Gegen Ge�üchtete, Migranten 
und gegen gewisse Minderheiten, 
dass es viel, viel besser war zu 
gehen bzw. die Person gehen zu 
lassen. Auch das ist für mich ein 
Zeichen von Souveränität bei der 
– Achtung, alle! –    absichtlich so 
absichtslosen Präsenz. Auch Ihre 
Klarheit, Birgitte, in dem Gedan-
ken, dass Kirche damals sich nicht 
immer so verhalten hat wie wir 
es uns wünschen, imponierte mir.  
Es ging, als wir sprachen, um Bi-
schof Berning, um den Lager-Kom-
mandanten Schäfer, SA, Seelsorge 
für Gefangene und Bernings Besuch 
im „Aschendorfer Moor“ 1936, der 
bis heute viele Frage- u. Ausrufe-
zeichen nebeneinander unscharf 
stehen lässt, weil die Quellenlage 
(ebenso wie das abschließende his-
torische Fazit) unermesslich schwie-
rig ist. Es geht um Deutungen, um 
Deutungskämpfe gar, und um den 
Spagat, in dem die Kirche zwischen 
ihrer Staatsnähe und Anklagen des 
Terrors stand. 

Gerne würde ich länger darüber 
referieren und re�ektieren, es wäre 
auch wichtig. Aber es würde den 
Rahmen einer Laudatio sprengen. 

Nur so viel vielleicht noch als Außen-
sicht eines Protestanten auf Sie und 
Euch, aufs Römisch-Katholische: 
Die Bistümer der Friedensstädte 
Osnabrück und Münster, die ebenso 
imposanten wie ambivalenten Per-
sonen Berning und v. Galen bringen 
uns zu der entscheidenden Frage: 
Nämlich der nach Standhaftigkeit 
oder nach Kompromissen. Ob diese 
faul oder aber fair oder eventuell 
sogar beunruhigenderweise BEIDES 
IN EINEM sind. 

„Wer ohne Sünde ist, werfe den 
ersten Stein.“

Pax Christis Sühnewallfahrten deu-
teten das an, als sich zum Beispiel 
das Opferhilfswerk Maximilian 
Kolbe 1973 im deutsch-polnischen 
Verhältnis gegen damalige Kalte-
Kriegs-Rhetorik gründete, wovon 
ich als ein (nennen wir es vielleicht 
„kathogelischer“) Mitstreiter des 
Kolbe-Werkes gerne anderentags 
noch mehr erzählen würde. Eben 
�el hier im Vorgespräch der Name 
Werner Remmers. Ihnen muss ich 
nicht erklären, wie wichtig seine 
Rolle war in der Caritas und auch 
der KZ-Opferhilfe von Freiburg im 
Breisgau aus.

Gedanklich bleibe ich jetzt aber 
mal hier im Norden und Westen 
unseres Landes und komme noch-
mals auf Berning zurück. Seit ich 
die Gedenkstätte für die „Lübecker 

Märtyrer“, die ebenfalls viel mit ihm 
zu tun haben, besuchte, urteile ich 
mit mehr Umsicht und mehr Di�e-
renziertheit. 

Und mit viel Herzblut ökumenisch, 
was mich ermutigt, in Form eines in-
terreligiösen Schrittes eine jüdische 
Biographie klar hervorzuheben:

Erna de Vries sel. A. kam gerne ins 
Kloster. Sie hielt Kontakt, solange 
sie noch lebte und als Zeitzeugin 
vor Gruppen sprach. Die Torf-Lore 
des Klosters hat sie sehr gemocht, 
weil sie in ihr und den Schienen un-
ter anderem die Sonne symbolisch 
wirkmächtig fand. Die Sonne, die 
sie unbedingt erneut sehen wollte, 
als sie mit der Mutter die KZ-Haft 
durchlitt im so genannten Todes-
block von Auschwitz-Birkenau. 

Der Tod der Mutter und Ernas 
Lebens- und die Ravensbrücker 
Rettungsgeschichte sind in Lathen, 
wo ich sie häu�g privat besuchen 
durfte, und auch hier in Esterwegen 
intensiv besprochen worden. Auch 
dafür alle Achtung!

Ich weiß seit dem Sommer, dass 
das Bild von einem Kruzifix im 
Kloster�ur und im Besprechungs-
raum – Sie wissen schon, die alte 
Herrendusche – eine Bedeutung 
hat: Das „Gerichts-Kreuz“, unter 
dem der belgische Ordenspriester 
Pater Josef Raskin zum Tode verur-

I  Laudation auf die Mauritzer Franziskanerinnen  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 8786



teilt wurde im Sommer des Jahres 
1943. Vier Wochen später wurde 
das Urteil gegen ihn im Ruhrge-
biet, in Dortmund, vollstreckt. Das 
Magnifikat singend soll er unter 
das Fallbeil gegangen sein, und 
inzwischen gehört das Kruzifix 
zum Bestand der Gedenkstätte. 
Sebastian, Ihr verwahrt und be-
wahrt es sorgsam, auch das sollte 
Erwähnung �nden.

Jedes Gebet sei immer „ein Ernstfall 
des Glaubens“, stellte Walter Kar-
dinal Casper einmal klar. Todernst 
sogar?! Ja, in der Tat.

Sie merken schon, ich bin vom 
Jüdischen ins Christliche zurück-
geswicht und möchte mit meinem 
entsprechenden Geschenk die Rede 
beenden, denn vielleicht finden 
Sie, liebe Schwestern, irgendwo 
auf dem Flur oder im Bespre-
chungsraum auch Platz für dieses 
Jerusalem-Kreuz, das die Deut-
schen Evangelischen Kirchentage 
markiert wie Hanns Dieter Hüsch 
sie gerne mitgestaltete. 

Gemeinsam besiegen wir das Phä-
nomen.

Das Kreuz möge Sie erinnern an 
den heutigen Festtag und vielleicht 
auch an den Wunsch nach Frieden 
und Versöhnung, der angesichts 
der Lage im Nahen Osten so weit 
entfernt zu sein scheint wie nie.

„Peace needs Visions“, steht auf 
der neuen PAX_Zeit als Tag im Titel.

Ich habe eben bewusst Osnabrück 
und Münster als die Bistums- und 
Friedensstädte mit erwähnt. Das 
war meine volle Absicht in der 
absichtslosen Präsenz, die wir be-
reden... 

Erstmals wurde 1648 nach dem 
Dreißigjährigen Krieg ein Kon�ikt 
diplomatisch gelöst als ein Friede 
auf einem Verhandlungs- und Kom-
promisswege. Feinde lernten dabei, 
sich aufeinander zu und miteinan-
der im Gespräch zu bewegen. 

Hören Sie, liebe Preisträgerinnen, 
nie auf zu fragen; nie auf zu ver-
handeln und Menschen zuzuhören, 
wenn sie ins Kloster an der KZ-
Gedenkstätte Esterwegen kommen. 
Ihr Beispiel im Kleinen birgt nämlich 
Großes. 

Gegen allen Anschein und alle Ag-
gressionen unserer Zeitläufte. Dafür 
danke ich hier von Herzen. Toda. 
Merci. Und „Tach zusammen“.

Herzlichen Glückwunsch zu
Ihrem Preis, benannt nach 
Papst Johannes Paul XXIII.

9. Münsteraner Friedenslauf
Schüler*innen erlaufen Spenden für die 
Friedensarbeit 

Über 1.300 Schüler*innen der Mathilde Anneke Gesamtschule und der 

Irisschule gingen beim 9. Münsteraner Friedenslauf unter dem Motto „Frie-

den bewegt!“ an den Start und setzten damit ein starkes Zeichen für den 

Frieden. Zugleich sammelten sie Spenden für die Friedensarbeit von pax 

christi Münster und Pro Peace. Dafür suchten sich alle Friedensläufer*innen 

im Vorfeld Sponsor*innen, die pro gelaufene Runden einen frei wählbaren 

Betrag spenden.

Die Spenden aus dem Friedenslauf 
sind nicht nur eine �nanzielle Un-
terstützung, sondern senden auch 
eine kraftvolle Botschaft der Soli-
darität. Das diesjährige Spendener-
gebnis steht noch nicht fest. Beim 
8. Münsteraner Friedenslauf im 
vergangenen Jahr sammelten die 
Teilnehmenden beeindruckende 
23.042,78 Euro zur Unterstützung 
der Friedensarbeit von pax christi 
Münster und von Pro Peace.

Mit dem Erlös des Friedenslaufs 
unterstützen die Schüler*innen 
unsere Friedensarbeit im Bistum 
Münster sowie Friedensprojekte 
von Pro Peace in Palästina und Is-
rael, der Ukraine und weltweit. In 

Palästina und Israel zum Beispiel 
konzentriert sich Pro Peace aktuell 
auf Projekte, die den Dialog zwi-
schen den Kon�iktparteien stärken 
und Vorurteile abbauen. Beispiels-
weise unterstützt die Organisation 
die Combatants for Peace – eine 
einzigartige Initiative, die ehema-
lige Kämpfer*innen aus Palästina 
und Israel zusammenbringt, um 
sich gemeinsam für den Frieden 
einzusetzen.

Als Vorbereitung auf den Friedens-
lauf gab es für die teilnehmenden 
Schulen ein kostenloses Bildungs-
programm. In friedenspädago-
gischen Workshops setzten sich 
Schüler*innen altersgerecht mit 

Daniel Hügel

I  9. Münsteraner Friedenslauf  II  Berichte aus dem Diözesanverband  I 8988



den Themen Konflikte, Gewalt, 
Flucht und Frieden auseinander. 
Hier konnte unser Friedensrefe-
rent Daniel Hügel ein Projekt mit 
Schüler*innen an der Mathilde An-
neke Gesamtschule umsetzen. Dort 
�ndet jährlich das Service Learning 
Projekt „SozialAktiv“ in der Ober-
stufe statt. Bei diesem Projekt 
engagieren sich alle Schüler*innen 
der Einführungsphase (EF, 11. Klas-
se) für 20 Zeitstunden in sozialen 
Projekten. Gemeinsam mit den 
Schüler*innen entwickelte ich ein 
Konzept, mit dem wir den jünge-
ren Schüler*innen der neuen 5. 
Klassen den Friedenslauf und die 
Ideen dahinter vorstellen, so dass 
sie vor ihrer ersten Teilnahme be-
reits wissen, worum es bei diesem 
Lauf geht. 

Pro Peace (vorher forumZFD) ist 
eine staatlich anerkannte Träger-
organisation des Zivilen Friedens-
dienstes und stärkt Menschen welt-
weit in ihrem Einsatz für Frieden. 
Die internationale gemeinnützige 
Organisation fördert den gewalt-
freien Umgang mit Kon�ikten und 
ö�net Wege, um eine gerechtere 
und friedlichere Zukunft aktiv zu 
gestalten. Seit beinahe 30 Jahren 
leistet Pro Peace Friedensarbeit 
– aktuell in 13 Ländern. Im Mit-
telpunkt stehen Akteur*innen der 
Zivilgesellschaft, die sich in Kon�ik-
ten für Frieden und Gewaltfreiheit 
einsetzen. Pro Peace berät und 
fördert sie in ihrem Engagement, 
setzt gemeinsame Projekte um 
und macht sich mit ihnen für eine 
nachhaltige Friedenspolitik stark.

Die verdrängte Gefahr 
atomarer Vernichtung!

Die Projektgruppe „Kirchen gegen Atomwa�en“, der Christinnen und Christen 

aus mehreren evangelischen Landeskirchen sowie der katholischen Frie-

densbewegung pax christi angehören, hatte zum 8. Kirchlichen Aktionstag 

vor dem Haupttor des Luftwa�enstützpunktes Büchel eingeladen. Etwa 80 

Friedensbewegte waren der Einladung gefolgt, davon 3 aus der pax christi-

Regionalgruppe Recklinghausen. 

Glauben, Gewissen und politische 
Vernunft bewegen die Projektgrup-
pe, Entwicklung, Herstellung und 
Besitz von Massenvernichtungswaf-
fen abzulehnen. Diese Ablehnung 
teilen alle, die an den jährlichen 20 
Protestwochen vor dem 6. August in 
Büchel teilnehmen. Die Proteste vor 
dem Fliegerhorst fordern den Abzug 
der US-amerikanischen Atombom-
ben von deutschem Boden und den 
Beitritt Deutschlands zu dem von 
der UNO am 7. Juli 2017 beschlos-
senen Atomwa�enverbotsvertrag. 
Es ist dringend an der Zeit für den 
Umstieg auf eine friedenslogische 
Außen- und Sicherheitspolitik. Mit 
Gewalt und Aufrüstung sind keine 
Kon�ikte zu lösen und keine wirkli-
che Friedensordnung zu scha�en. 
(Mehr Informationen unter http://
www.atomwa�enfrei.de/)

Im Ökumenischen Gottesdienst 
predigten Dr. Dorothee Wüst, Kir-
chenpräsidentin der pfälzischen 
Landeskirche, sowie Otto Georgens, 
Weihbischof im Bistum Speyer. 
Frau Dr. Wüst erhielt für ihre klaren 
Worte sehr viel Beifall, die Predigt 
von Weihbischof Georgens war un-
eindeutig und blieb ohne Resonanz. 
Die Gruppe „Rostlos“ aus Nürnberg 
begleitete den Aktionstag und den 
Gottesdienst mit guter Musik. 

Nach dem Gottesdienst sprach 
Martin Singe, Mitglied der pax-
christi-Gruppe Bonn und des 
Sprecher*innen-Teams des Akti-
onsbündnisses „atomwaffenfrei.
jetzt“ zu den Anwesenden über 
die militärische Bedeutung von 
Büchel und Nörvenich, über die 
Modernisierung des Standorts 

Johannes Gertz

I  Die verdrängte Gefahr atomarer Vernichtung!  II  Berichte von Mitgliedern  I 9190



pax christi Banner in Büchel

Transparente in Büchel

Büchel für bald 2 Mrd. €, um die 
neuen Kamp�ets F-35 und die neu-
en Atomwa�en dort aufnehmen zu 
können, über die Atomkriegsma-
növer „Steadfast Noon“ sowie die 
völkerrechtswidrige „Nukleare Teil-
habe“ der Bundeswehr. (Die Rede 
kann bei Interesse bei Johannes 
Gertz abgefordert werden.)

Mit nach Büchel genommen hatten 
wir die für unseren pax christi-
Diözesanverband angefertigten 
Banner mit Zitaten aus der Predigt 
von Papst Franziskus am 24.11.2019 
in Hiroshima: „Schon der Besitz von 

Atomwa�en ist unmoralisch“ und 
„Der wahre Friede kann nur ein 
wa�enloser Friede sein“.

Es ist bedauerlich, dass dieser Kirch-
liche Aktionstag der letzte seiner Art 
gewesen ist. Die Projektgruppe hat-
te entschieden, dass der Aufwand 
für Vorbereitung und Durchführung 
in keinem Verhältnis mehr zur er-
zielten Resonanz steht. Während 
an früheren Aktionstagen mehrere 
hundert Menschen teilgenommen 
hatten, sind es jetzt nur noch knapp 
achtzig gewesen.

Gottesdienstteilnehmer*innen in Büchel

I  Die verdrängte Gefahr atomarer Vernichtung!  II  Berichte von Mitgliedern  I 9392



80. Jahrestag der 
US-amerikanischen 
Atombombenangri�e
auf Hiroshima und Nagasaki am 
6. und 9. August 1945

„Nichts als Schatten und Stille sind 
von vielen Männern und Frauen, 
von ihren Träumen und Ho�nungen, 
inmitten von Blitz und Feuer zu-
rückgeblieben. In einem Augenblick 
wurde alles von einem schwarzen 
Loch aus Zerstörung und Tod ver-
schlungen. Aus diesem Abgrund des 
Schweigens hört man noch heute 
den lauten Schrei derer, die nicht 
mehr sind.“ so Papst Franziskus am 
24.11.2019 in Hiroshima.

Mit diesem Zitat hatte die pax chris-
ti-Regionalgruppe Recklinghausen 
zum diesjährigen einstündigen 
Schweigekreis in der Recklinghäuser 
Innenstadt am 6. August eingeladen, 
um der Opfer der Atombombenan-
gri�e auf Hiroshima und Nagasaki 
zu gedenken, aber auch um auf die 
hohen Gefahren eines nuklearen 
Krieges hinzuweisen, gegen jegliche 
Stationierung von Atomwa�en auf 
deutschem Boden zu protestieren 

und für einen Beitritt zum Atomwaf-
fenverbotsvertrag zu werben.

Der Einladung, die samt einem Inter-
view mit Johannes Gertz auch in der 
Presse verö�entlicht worden war, 
sind rund 30 Menschen gefolgt. Zu 
Beginn und zu jeder Viertelstunde 
verlasen wir kurze Augenzeugen-
berichte aus Hiroshima. Die pax 
christi-Mitglieder trugen Plakate mit 
Texten, die sich auf die Intentionen 
des Schweigekreises bezogen.

In demselben Zusammenhang 
hatten wir auch einen Friedensgot-
tesdienst vorbereitet, den wir am 
10. August mit der Gemeinde der 
Gastkirche in Recklinghausen und 
am 17. August mit der Gemeinde 
von St. Sixtus in Haltern feiern 
durften. In beiden Gottesdiensten 
waren wir über Gebete und Fürbit-
ten verbunden mit pax christi in den 
USA, die aus Anlass des 80jährigen 

Johannes Gertz

Gedenkens ein Gebet um nukleare 
Abrüstung geschrieben hatten und 
zu einer Gebetsnovene für die Opfer 

der atomaren Rüstung aufgerufen 
hatten. Das Gebet um nukleare 
Abrüstung lautete:

„Guter und gnädiger Gott, 

wir bitten inständig um eine Welt ohne Atomwa�en.

Lichte den Nebel der atomaren Dunkelheit, der die Welt so allge-
genwärtig durchdringt.

Wir bitten inständig für alle, die politische Macht haben, dass sie er-
kennen mögen, dass mehr Wa�en und Krieg keinen Frieden bringen.

Guter und gnädiger Gott,

wir bitten inständig, dass die vernichtende Kraft atomarer Wa�en 
nie wieder gegen Menschen und deine Schöpfung entfesselt wer-
den.

Mögen solche Wa�en der unterschiedslosen Massenvernichtung 
für immer vom Angesicht der Erde verbannt und zerstört werden.  

Guter und gütiger Gott,

Vergib uns unser bisheriges Schweigen, gib uns den Mut und die 
Kraft, unermüdlich unsere Stimme zu erheben und an der Abschaf-
fung der Massenvernichtungswa�en mitzuwirken.

Stell uns Hiroshima und Nagasaki als Warnung vor Augen, so dass 
wir uns selbst dazu verp�ichten, Wege zu �nden, in Frieden mitei-
nander zu leben und nicht nur Friedensliebende zu sein, sondern 
Friedensstifterinnen und -stifter.

Amen.“

Die Anliegen der Gebetsnovene so-
wie unsere „Predigt“, in der wir viele 
Gedanken aus der Predigt von Dr. 
Dorothea Wüst, der Kirchenpräsi-
dentin der pfälzischen Landeskirche, 
am 17. Mai 2025 auf dem 8. Kirchli-

chen Aktionstag gegen Atomwa�en 
in Büchel übernommen hatten, 
stellen wir gern zur Verfügung. 
Bitte mit Johannes Gertz Kontakt 
aufnehmen.

I  80. Jahrestag der US-amerikanischen Atombombenangriffe  II  Berichte von Mitgliedern  I 9594



Neues Friedensbündnis im 
Kreis Recklinghausen
und neue Initiative „pax christi Ruhrgebiet“

Im Januar hat sich das „Friedensbündnis Kreis Recklinghausen“ gegründet, 

in dem auch pax christi mitarbeitet. Das Friedensbündnis setzt sich aus 

Einzelpersonen zusammen, die aus sehr verschiedenen Denktraditionen 

stammen, aber die Motivation eint, sich gegen die Stationierung neuer US-

amerikanischer atomar bestückbarer Mittelstreckenraketen in Deutschland 

sowie die in immer mehr gesellschaftliche Bereiche eindringende Kriegsvor-

bereitung zu engagieren. 

So hat das Friedensbündnis u.a. 
allen weiterführenden Schulen im 
Kreis Recklinghausen das Angebot 
gemacht, die Schüler und Schüle-
rinnen über die drohende Gefahr 
einer nuklearen Konfrontation zu 
informieren und ihnen anhand 
von Augenzeugenberichten aus 
Hiroshima die Folgen einer Atom-
bombenexplosion darzulegen. Wir 
sind gespannt auf die Reaktion der 
Schulen. Für den 3. Oktober haben 
wir zu einer konzertanten Lesung 
„Singvögel und Raben sind auch 
nicht mehr da“ eingeladen. Die 
Enkelin eines Atombombenopfers 
aus Hiroshima, der seine Erinne-

rungen aufgeschrieben hat, und ihr 
Ehemann gestalten diesen Abend 
im Paulus-Haus in Recklinghausen. 
Weitere Aktivitäten des Friedens-
bündnisses sind die Organisation 
eines Ostermarschtages und einer 
Demonstration zum Antikriegstag 
am 1. September sowie die Durch-
führung monatlicher Mahnwachen 
gegen den Gaza-Krieg. 

Mitglieder von pax christi aus Es-
sen und Bochum (DV Essen), aus 
Dortmund (DV Paderborn) und 
aus Recklinghausen (DV Münster) 
haben sich unter dem Arbeitstitel 
„pax christi regional (Ruhrgebiet)“ 

Johannes Gertz

zusammengetan, um sich gegen-
seitig über Veranstaltungen und 
Vorhaben zu informieren und auch 
gemeinsam Veranstaltungen zu 
organisieren. 

Als erstes konkretes Ergebnis unse-
rer Überlegungen werden wir drei 
Studientage zum Thema „Erosion 
der Menschenrechte“ organisie-
ren. Der erste Studientag ist für 
den 21.02.2026 geplant. Prof. em. 
Heiner Bielefeldt, Autor des Buches 
„Menschenrechte nach der Zeiten-
wende“ wird sich mit der Erosion 
der Menschenrechte in interna-
tionalen Beziehungen befassen. 
Für das 2. Halbjahr 2026 haben 
wir einen Studientag zum Thema 
„Erosion der Menschenrechte in 
innergesellschaftlichen Zusammen-
hängen“ geplant. Und Ende 2026 
oder Anfang 2027 soll dann zum 
Abschluss der Reihe eine theolo-
gische Betrachtung mit dem Titel 

„Theologie der Geschwisterlichkeit 
- Leben in einer Menschheitsfa-
milie“ folgen. Die Referenten für 
diese beiden Studientage stehen 
noch nicht fest. Alle Studientage 
werden voraussichtlich in einem 
Gemeindezentrum in Dortmund in 
Bahnhofsnähe statt�nden.

Im Hinblick auf den Katholikentag 
2028 in Paderborn wollen wir mit-
helfen, ein ökumenisches Friedens-
zentrum neben, aber außerhalb 
des o�ziellen Katholikentages zu 
organisieren. Blaupause ist das 
Friedenszentrum auf dem diesjäh-
rigen evangelischen Kirchentag in 
Hannover. 

Weitere Ideen sind eine Gedenk-
veranstaltung für die Todesopfer 
im Nahostkonflikt im Mai 2026 
und eine Fahrradfriedensfahrt zu 
Gedenkorten in der Region.

I  Neues Friedensbündnis im Kreis Recklinghausen  II  Berichte von Mitgliedern  I 9796



Nichts von dieser Welt ist für 
uns gleichgültig
Politisches Abendgebet der pax christi-
Gruppe Sendenhorst

Die pax christi-Gruppe Sendenhorst hat im Juli in der St.Martin-Kirche in 

Sendenhorst ein politisches Abendgebet unter dem Motto „Nichts von dieser 

Welt ist für uns gleichgültig“ durchgeführt. Im Mittelpunkt standen dabei 

die vier Enzykliken von Papst Franziskus.

Enzykliken sind päpstliche Lehr-
schreiben, die Ausdruck der Lehrge-
walt des Papstes sind. Die Enzykli-
ken von Papst Franziskus behandeln 
wichtige Themen wie Glaube, 
Spiritualität, Umweltschutz und 
Sozialgerechtigkeit. Sie sind auch 
Leitlinien für die kirchliche und so-
ziale Praxis und bieten Anregungen 
für konkrete Handlungen, um eine 
gerechtere und nachhaltigere Welt 
zu scha�en.

Die erste Enzyklika seines Ponti-
fikats erschien am 29. Juni 2013 
unter dem Titel „Lumen fidei“ 
(„Licht des Glaubens“). Die zentrale 
Aussage der Lehrschrift ist, dass 
der Glaube notwendigerweise 
Konsequenzen für das Handeln der 
Christen in der Gesellschaft haben 

muss. Der Glaube könne und müsse 
das „menschliche Leben in allen 
seinen Dimensionen bereichern.“ 
Franziskus fordert dazu auf, den 
Glauben „in den konkreten Dienst 
der Gerechtigkeit, des Rechts und 
des Friedens zu stellen.“ Weiter 
sollten Christen für Menschenwür-
de, Schutz von Ehe und Familie, 
Achtung der Schöpfung sowie für 
Frieden und gerechte Regierungs-
formen eintreten. Dazu sei es er-
forderlich, das „Licht des Glaubens 
wiederzugewinnen [auch wenn der 
Glaube] in der modernen Gesell-
schaft oft als unvernünftig, nutzlos 
und trügerisch bezeichnet werde 
und zu verdunkeln drohe.“ Glaube 
und Vernunft stünden „nicht im 
Widerspruch“ zueinander.

Annette Paschke

Die zweite Enzyklika in Franziskus‘ 
Pontifikat trug den Namen „Lau-
dato si“ („Sei gelobt“) und nahm 
Umwelt- und Sozialthemen in den 
Blick. Am 18. Juni 2015 wurde sie 
verö�entlicht. „Die Sorge für das 
gemeinsame Haus“ steht im Mittel-
punkt dieses Schreibens. Inspiration 
für selbiges fand Franziskus in sei-

nem Namensgeber, dem heiligen 
Franz von Assisi. „Ich glaube, dass 
Franziskus das Beispiel schlechthin 
für die Achtsamkeit gegenüber dem 
Schwachen und für eine froh und 
authentisch gelebte ganzheitliche 
Ökologie ist,“ erklärte Franziskus in 
der Enzyklika. Er nahm auch soziale 
Themen in den Blick, beschrieb die 

I  Politisches Abendgebet der pax christi-Gruppe Sendenhorst  II  Berichte von Mitgliedern  I 9998



Menschheit als Familie und warn-
te vor einer „Globalisierung der 
Gleichgültigkeit“. Er führte aus: „Es 
gibt keine politischen oder sozialen 
Grenzen und Barrieren, die uns 
erlauben, uns zu isolieren, und aus 
ebendiesem Grund auch keinen 
Raum für die Globalisierung der 
Gleichgültigkeit“.

In seiner dritten Enzyklika „Fratelli 
tutti“ („Alle Brüder“), die am 3. Ok-
tober 2020 erschien, schrieb Fran-
ziskus über die Geschwisterlich-
keit und die soziale Freundschaft. 
Gemeinsam mit dem Islamischen 
Geistlichen Ahmad al-Tayyib, dem 
Großscheich der Al-Azhar Univer-
sität in Kairo, sorgte Franziskus für 
eine viel beachtete gemeinsame 
Erklärung. Zusammen unterzeich-
neten sie das „Dokument über die 
Brüderlichkeit aller Menschen für 
ein friedliches Zusammenleben in 
der Welt“ und setzten damit ein Zei-
chen gegen religiösen Fanatismus 
und Extremismus.

Seine vierte Enzyklika „Dilexit nos“ 
(„Er hat uns geliebt“) veröffent-

lichte Franziskus am 24. Oktober 
2024. Thema ist die menschliche 
und göttliche Liebe des Herzens 
Jesu Christi. Der Schwerpunkt des 
Schreibens liegt auf persönlicher 
Frömmigkeit und der Herz-Jesu-
Verehrung. Gleichzeitig sieht der 
Papst die neue Enzyklika in einem 
engen inhaltlichen Zusammenhang 
mit den beiden Sozialenzykliken, 
wenn er schreibt: „Was in den 
Sozialenzykliken Laudato si’ und 
„Fratelli tutti“ geschrieben steht, 
[ist] unserer Begegnung mit der 
Liebe Jesu Christi nicht fremd. Denn 
wenn wir aus dieser Liebe schöpfen, 
werden wir fähig, geschwisterliche 
Bande zu knüpfen, die Würde jedes 
Menschen anzuerkennen und zu-
sammen für unser gemeinsames 
Haus Sorge zu tragen.“ Damit bildet 
der Text eine Synthese seines Lehr-
amts und einen Aufruf an Kirche 
und Welt, sich auf das Wesentliche 
zu besinnen.

Musikalische Beiträge von Omid 
Salehi (Gesang und Gitarre) und 
Theodor Lohölter (Flöte) rundeten 
das politische Abendgebet ab.

Bildende Kunst und Musik 
tre�en sich
Ausstellung in der Musikschule Coesfeld

„Was soll dieses Motto bei pax chris-
ti?“ werdet ihr fragen. 

Wir- die ehemalige pax christi-
Gruppe Coesfeld - haben uns nach 
so vielen Jahren gemeinsamer Ar-
beit ja nicht aus den Augen verloren. 
Wir haben uns zum Betrachten der 
Bilder meiner letzten Ausstellung 
in der Musikschule in Coesfeld 
getro�en. 

Eine Collage vom Mädchenorches-
ter von Auschwitz erinnerte uns z.B. 
an unsere Pax-Christi-Fahrt nach 
Polen. Andere Bilder erinnerten uns 
an die Sirigutechnik bei unserem 
Partnerschaftsbesuch in Ghana. 
Dieses Tre�en ließen wir in unse-
rem Lamberti-Pfarrheim gemütlich 
ausklingen. 

Gisela Hinricher

I  Bildende Kunst und Musik treffen sich  II  Berichte von Mitgliedern  I 101100





pax christi- 
Fahrradfriedensfahrt durch 
den Hümmling

Wie in den beiden vergangenen Jahren haben wir uns auch in diesem Jahr 

auf den Weg gemacht. Wir fuhren 19.-21.September durch den „Hümmling“, 

südlich von Esterwegen, im Norden geprägt von ehemaliger Moorlandschaft, 

weiter südlich von Dünen und Moränen. In diesem Jahr waren wir allerdings 

nur sechs Personen, die meisten aus unserem Diözesanverband.

Ausgangs- und Endpunkt war Dör-
pen, südlich von Papenburg. Auf 
unserer Strecke gab es viel zu se-
hen und häufige Gelegenheiten, 
an Stätten der Besinnung Halt zu 
machen für kurze Gedanken und 
Gebete, zusätzlich zum Friedens-
gebet, soweit machbar um 11.55 
Uhr mittags. Unsere Route vearlief 
teilweise parallel zum Hümmlinger 
Pilgerweg, so dass wir bekannte 
Orte dieses Weges besuchen konn-
ten. Mehrmals durchfuhren wir das 
Sperrgebiet der Wehrtechnischen 
Untersuchungsstelle. Glücklicher-
weise war der Bereich aktuell nicht 
gesperrt.

Wir trafen uns am ersten Tag in 
Dörpen. Von dort mit einigen Um-
wegen zum ehemaligen Dorf Wahn. 

Das ehemalige Dorf lag inmitten 
des Sperrgebietes und ist erst zu 
Beginn des 2. Weltkrieges aufge-
löst worden. Karten aus der Zeit 
vor dem Krieg zeigen aber bereits 
„Unterstände“, die Gefahr muss also 
schon damals nicht unbedeutend 
gewesen sein. Vom Dorf sieht man 
weit�ächig verteilt Gedenktafeln, 
die an die damaligen Höfe und ihre 
Besitzer erinnern. Im ehemaligen 
Dorfzentrum die Grundmauern der 
Kirche, der unzerstörte Friedhof und 
Landkarten mit der Verteilung der 
Höfe. Das Dorf muss recht groß ge-
wesen sein. Die Karten und die Ge-
denktafeln zusammen geben eine 
fast lebendige Vorstellung des Le-
bens vor der Räumung/Zerstörung. 
Und von der Landwirtschaft vor der 
Technisierung/Industrialisierung. 

Mathias Cronauer

Nächste Station des ersten Tags war 
Werpeloh. Touristisch bekannt für 
den Nachbau eines indonesischen 
Bartak-Hauses. Schräg gegenüber 
fanden wir ein ‚Kriegerdenkmal‘. 
Außergewöhnlich, nicht nur wegen 
seiner baulichen Schönheit, son-
dern auch wegen seiner Botschaft. 
Es handelt sich nämlich nicht um 
ein Denkmal, sondern sehr deutlich 
auch um ein „Denk mal!“. Leider 
waren die Tafeln ‚Denk mal‘ und 
‚Liebe Frieden‘ im unteren Bereich 
bereits etwas verwittert, so dass 
die Bedeutung des Reliefs dort ohne 
Hilfe nicht mehr zu erkennen waren.

Der Mittelpunkt des zweiten Tages 
war dann die bewegende Übergabe 
des Papst Johannes XXIII-Preises an 
den Konvent der Franziskanerinnen 
in Esterwegen. Darüber wird an 
anderer Stelle berichtet. Danach 
hatten wir Gelegenheit, das kleine, 
aber sehr eindrucksvolle Kloster 
mit der Kapelle und dem Raum des 
Gedenkens (eigentlich zwei Räume) 
zu besuchen und konnten an einer 
Führung durch das Gelände des 
Konzentrationslagers teilnehmen. 
Das KZ-Gelände diente im kalten 
Krieg dann als Bundeswehrdepot. 
Das große Gebäude der heutigen 
Gedenkstätte stammt aus dieser 
Bundeswehrzeit. Auch eine Form 
der Rüstungskonversion. 

Nach der Preisverleihung hatten 
wir noch Zeit zu einem Besuch des 

Friedhofes der in den Moorlagern 
‚Verstorbenen‘. Dort gab es sogar 
individuelle Gräber für die Toten. 
Die  Moorlager 
waren nämlich 
KZs mit allen da-
rin systematisch 
angewendeten 
Misshandlungen, 
aber keine Ver-
nichtungslager 
mit Massengrä-
b e r n .  M a s s e n -
morde gab es dort 
erst in der End-
phase des IIWK. 
Meist, aber nicht 
nur an russischen, 
ukrainischen und 
weißrussischen 
Gefangenen.

Am letzten Tag 
auf  dem Rück-
weg zum Bahn-
hof Umweg über 
Börger. Dort besuchten wir die 
Weidenkirche, auch für eine kleine 

Das Batakhaus in Werpeloh

„Denk mal!“ in Werpeloh

I  pax christi-Fahrradfriedensfahrt durch den Hümmling  II  Berichte von Mitgliedern  I 105104



Andacht. Eine Weidenkirche ist 
eine Kapelle, die keine Mauern hat. 
Mauern und Dach werden durch 
entsprechend zurechtgebogene 
Weidenbäumchen gebildet. Se-
henswert in Börger sind auch die 
modernen Glasfenster der Kirche. 
Sie stellen die Geschichte der Ge-
gend und das Wirken des Heiligen 
Jodokus als Wandermissionar dar. 

Insgesamt: Es war sehr schön. 
Mal abgesehen vom Gegenwind. 
Wer nicht dabei war, hat etwas 
versäumt. Wir haben darüber ge-
sprochen, auch für nächstes Jahr 
eine ‚Fahrradpilgerfahrt‘ ins Auge 
zu fassen. Vielleicht als großstädti-
sches Kontrastprogramm durch das 
Ruhrgebiet.

Die Gruppe der Fahrradpilger*innen in Esterwegen

Weidenkirche Börger

Der christliche 
Friedensbegri� und globale 
Nachhaltigkeit

Auf der Tagung „Gemeinsame Sicherheit - ein Friedenskonzept für Europa?“ 

der „Bremischen Stiftung für Rüstungskonversion und Friedensforschung“ 

am 21. September nahm unsere Diözesanvorsitzende an einer Gesprächs-

runde teil. Unter dem Titel „Eckpunkte und Bedingungen einer Politik für 

Gemeinsame Sicherheit 2.0“ nahmen darüber hinaus Dr. Rolf Mützenich 

(MdB SPD) und Prof. em. Dr. Norman Paech (Universität Hamburg) teil. Im 

Folgenden der Beitrag von Maria Buchwitz.

Vielen Dank auch von meiner Seite 
für die Einladung! Meine Aufgabe 
ist es heute, als Vertreterin von pax 
christi etwas zum christlichen Frie-
densbegri� beizutragen.

Zunächst: Seine Wurzeln hat der 
christliche Friedensbegri� in Jesu 
Ablehnung der Gewalt. In seinen 
Worten und im Handeln sendet er 
die klare Botschaft, Gewalt niemals 
mit Gegengewalt zu beantworten. 
In den ersten Jahrhunderten nach 
Christus war die Kirche eine pazi-
fistische Kirche. Die Worte Jesu: 
“Stecke dein Schwert an seinen Ort! 
Denn wer das Schwert nimmt, wird 
durch das Schwert umkommen“ aus 

dem Matthäusevangelium sind uns 
allen bekannt. Die frühen Christen 
stellten sich hinter diese Botschaft. 
Und: In der frühen Kirche waren 
der christliche Glaube und das 
Kriegshandwerk nicht miteinander 
vereinbar. So hieß es in der Römi-
schen Kirchenordnung des Hippolyt 
um etwa 230 nach Christus: “Wenn 
ein Tau�ewerber oder ein Gläubi-
ger Soldat werden will, dann weise 
man ihn zurück, denn er hat Gott 
verachtet“. Das änderte sich mit 
der sogenannten Konstantinischen 
Wende, mit der das Christentum 
mehr und mehr Ein�uss im Römi-
schen Reich gewann und schließlich 
um 380 nach Christus Staatsreligion 

Maria Buchwitz

I  Der christliche Friedensbegriff und globale Nachhaltigkeit  II  Berichte von Mitgliedern  I 107106



wurde. Die Verhältnisse kehrten 
sich um – wenn zuvor ein Christ kein 
Soldat werden konnte, musste man 
jetzt Christ sein, um Soldat werden 
zu können. Im Mittelalter wurde 
die Kirche immer mehr zu einem 
politischen und gesellschaftlichen 
Machtfaktor mit allen gewalttä-
tigen Ausschreitungen, u.a. den 
Kreuzzügen, die wir aus der Kirchen-
geschichte kennen. 

Für uns ist jetzt, denke ich, die 
neuere Entwicklung nach dem 2. 
Weltkrieg interessant. Nach den 
grauenhaften Erfahrungen, die 
die Menschen, teilweise in zwei 
aufeinanderfolgenden Weltkrie-
gen gemacht hatten – wie meine 
Großeltern - fand ein Umdenken 
statt. Mitentscheidend für dieses 
Umdenken waren auch die zeit-
gleiche Entwicklung und der Ab-
wurf der Atombomben, der einen 
Zivilisationsbruch bedeutete und 
der Umstand, dass wir seitdem mit 
dem Risiko eines Atomkrieges leben 
müssen. Die erste Vollversamm-
lung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen veröffentlichte 1948 in 
Amsterdam eine Erklärung mit der 
Überschrift: Krieg soll nach Gottes 
Willen nicht sein. Ich zitiere daraus:“ 
Krieg als Methode zur Beilegung 
von Kon�ikten ist unvereinbar mit 
den Lehren und dem Beispiel unse-
res Herrn Jesus Christus. Die Rolle, 
die der Krieg im heutigen internati-
onalen Leben spielt, ist Sünde wider 

Gott und eine Entwürdigung des 
Menschen“. Zitat Ende. 

1983 entstand in diesem Zusam-
menhang die ökumenische Bewe-
gung Konziliarer Prozess mit den 
drei zentralen Themen Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der 
Schöpfung. Der Konziliare Prozess 
hatte einen großen Ein�uss auf die 
Friedens – und Eine-Welt -Bewe-
gung, und auch auf die Umwelt-
bewegung, die in den 80er Jahren 
einen großen Aufschwung erlebte. 
Und ein wichtiger Meilenstein 
für die pazifistische Linie in der 
katholischen Kirche war das Wort 
der deutschen Bischöfe „Gerech-
ter Friede“ aus dem Jahr 2000. Es 
war ein Gegenentwurf zur Lehre 
vom gerechten Krieg, eine aus der 
abendländischen Rechtsgeschichte 
stammende Au�assung, nach der 
Krieg unter bestimmten Umstän-
den gerecht sein kann und mit dem 
auch die Kirchen den Krieg zu hu-
manisieren ho�ten. Auch aus dem 
Bischofswort „Gerechter Friede“ 
lohnt sich ein kurzes Zitat: „Das Leit-
bild des gerechten Friedens beruht 
auf einer letzten Endes ganz einfa-
chen Einsicht: Eine Welt, in der den 
meisten Menschen vorenthalten 
wird, was ein menschenwürdiges 
Leben ausmacht, ist nicht zukunfts-
fähig. Sie steckt auch dann voller 
Gewalt, wenn es keinen Krieg gibt. 
Verhältnisse fortdauernder schwe-
rer Ungerechtigkeit sind in sich 

gewaltgeladen und gewaltträchtig. 
Daraus folgt positiv: Gerechtigkeit 
scha�t Frieden“. Zitat Ende.

Hier wird ganz deutlich, wie Ge-
rechtigkeit und Frieden zusam-
mengehören, dass der christliche 
Friedensbegri� auf Gerechtigkeit 
beruht, darauf, dass alle Menschen 
ein lebenswürdiges Leben haben. 
„Der Gerechtigkeit Frucht wird 
Friede sein“, schreibt der Prophet 
Jesaja. Und dazu gehört untrennbar 
die Bewahrung der Schöpfung, die 
wir ebenso Nachhaltigkeit nennen 
können, wenn wir Nachhaltigkeit 
so interpretieren, dass wir die Res-
sourcen unserer Erde so erhalten, 
dass alle Menschen einschließlich 
der kommenden Generationen 
gut davon leben können. Hier war 
wegweisend Papst Franziskus mit 
seiner 2015 erschienenen Enzyklika 
Laudato Si über die Sorge für das 
gemeinsame Haus, ebenso wie mit 
der Enzyklika fratelli tutti über die 
Geschwisterlichkeit aller Menschen 
aus dem Jahr 2020. Mit seinen 
klaren Worten “Diese Wirtschaft 
tötet“ und „Krieg ist ein Versagen 
der Politik und der Menschheit“ 
setzte dieser Papst klare Maßstäbe 
für Frieden, eine gerechte Weltord-
nung und ein geschwisterliches 
Zusammenleben aller Menschen. 
Ebenso befasste sich Papst Fran-
ziskus ausführlich mit der „Öko-
logischen Schuld“ zwischen dem 
Norden und dem Süden unseres 

Planeten, und dem unverhältnis-
mäßigen Verbrauch der natürlichen 
Ressourcen von höchstens 10 % der 
Menschheit. 

Frieden in christlichem Sinn ist ein 
Geschenk Gottes, und als Christin-
nen und Christen sind wir aufge-
fordert, dieses Geschenk weiter-
zugeben, Frieden zu stiften, so wie 
es in den bekannten Worten der 
Bergpredigt heißt. Das bedeutet 
Vergebung üben, Kon�ikte gewalt-
frei lösen und Gerechtigkeit fördern. 
Somit ist Frieden für Christen auch 
ganz klar eine politische und soziale 
Aufgabe und erfordert gesellschaft-
liches Engagement. 

Ich möchte noch ein paar Worte 
zu pax christi und zur aktuellen 
Situation sagen. pax christi ist die 
ökumenische Friedensbewegung in 
der katholischen Kirche - nach dem 
2. Weltkrieg entstanden dadurch, 
dass französische Christinnen und 
Christen den deutschen die Hand 
zur Versöhnung reichten. Der Ver-
söhnungsgedanke – zunächst mit 
Frankreich, später mit Polen prägte 
die ersten Jahrzehnte. Heute ist die 
Themenvielfalt bei pax christi sehr 
viel größer geworden. Wir haben 
auf Bundesebene z.Zt. 10 Kom-
missionen wie bspw. für Friedens-
bildung, Rüstungsexporte, Aktive 
Gewaltfreiheit, Nahost oder Afrika. 
In den letzten Jahren, besonders 
seit dem Krieg Russlands in der 

I  Der christliche Friedensbegriff und globale Nachhaltigkeit  II  Berichte von Mitgliedern  I 109108



Ukraine, haben wir viel innerhalb 
der Bewegung darüber diskutiert, 
ob es vertretbar ist, die Ukraine 
auch militärisch zu unterstützen, 
begründet mit ihrem Recht auf 
Selbstverteidigung. Es ist an dieser 
Stelle nicht möglich, eine einheitli-
che Position zu erreichen. Wir ver-
suchen, uns auf das Gemeinsame 
zu konzentrieren, Stellung zu be-
ziehen in Bündnissen mit anderen 
Akteuren der Friedensbewegung 
u.a. in Presseerklärungen, Demons-
trationen und Kundgebungen für 
Friedensverhandlungen, gegen 
Wa�enhandel, die schrankenlose 
Aufrüstung und Kriegstüchtigkeit 
unserer Gesellschaft. Ich persönlich 
spreche mich klar gegen die militä-
rische Unterstützung der Ukraine 
aus, wobei das keine Kapitulation 
der Ukraine bedeuten muss. Ich 
vermisse hier von unserer Bundes-
regierung ebenso wie von der EU 
Kommission ernsthafte diplomati-
sche Initiativen – die, wenn sie er-
folgreich werden sollen, mit Respekt 
vor dem anderen als Mensch und 
dem Bemühen, seine Sichtweise zu 
verstehen einhergehen– den grund-
legenden Regeln der Diplomatie. 
Wenn man die Verhandlungen Ende 
März 2022 in Istanbul zwischen 
Russland und der Ukraine nicht von 
Seiten des Westens blockiert hätte, 
könnte die Lage heute ganz anders 
aussehen. Ich frage mich, was wir 
mit der militärischen Unterstüt-
zung erreicht haben in 3 ½ Jahren 
Krieg mit Hunderttausenden von 

Toten, Verletzten und mit einer über 
Generationen hinweg traumatisier-
ten Gesellschaft? Die Eskalation ist 
immer weiter fortgeschritten – bis 
hin zur wachsenden Gefahr eines 
Atomkrieges. Heute, (am Weltfrie-
denstag) geht es in unserer Veran-
staltung um gemeinsame Sicher-
heit. Männer wie Willy Brandt, Olof 
Palme und Michail Gorbatschow 
haben es bereits vor Jahrzehnten so 
auf den Punkt gebracht: „Im Atom-
zeitalter ist Sicherheit nur noch ge-
meinsam, nie aber gegeneinander 
möglich“. Und heute gilt das umso 
mehr. In einer Welt, die vollgepackt 
ist mit Massenvernichtungswa�en, 
Hyperschall-Trägersystemen, Cyber-
Kriegsführung und Fähigkeiten der 
Künstlichen Intelligenz riskiert jede 
Strategie, die darauf abzielt, einen 
Krieg militärisch zu gewinnen, in 
einer Katastrophe zu enden. Anbei 
ein Hinweis auf SND – Material!

Zum Schluss: Von unseren Kirchen 
und deren Leitungen vermisse ich 
klare Stellungnahmen und wün-
sche mir, dass sie sich energisch für 
ein Schweigen der Wa�en und für 
Friedensverhandlungen einsetzen. 
Mit meiner Haltung als Christin 
ist die Unterstützung im Krieg mit 
Werkzeugen, die dem Töten dienen, 
unvereinbar. Es widerspricht für 
mich existenziell dem Geist der 
Geschwisterlichkeit aller Menschen. 

 Vielen Dank!

Rezension
Hannah Brinkmann: Gegen mein Gewissen

In der preisgekrönten Graphic Novel 
„Gegen mein Gewissen“ von 2020 
zeichnet die Autorin Hannah Brink-
mann auf ausdrucksstarke Weise 
das Schicksal ihres Onkels Hermann 
Brinkmann nach. 

Hermann Brinkmann stammte aus 
Lindern im Oldenburger Münster-
land und beging nach der Ableh-
nung seines Antrags auf Anerken-
nung als Kriegsdienstverweigerer 
im Jahr 1973 und einer quälenden 

Zeit als Wehrpflichtiger, die bei 
ihm Depressionen auslöste, am 20. 
Januar 1974 im Alter von 19 Jahren 
Suizid.

Farbenfrohe und kräftige Bilder 
nehmen die LeserInnen mit auf eine 
Reise in die Zeit des Kalten Krieges 
und die Nöte und Kämpfe, die 
junge Wehrp�ichtige auszuhalten 
hatten beim Verfahren auf Anerken-
nung als Kriegsdienstverweigerer. 
Ein Großteil der Geschichte spielt 
zwischen katholisch-konservativ 
geprägtem Oldenburger Münster-
land und den Au�rüchen der 68er 
Bewegung, die beide für Hermann 
Brinkmann prägend waren.

Brinkmann wird zunächst als ein 
friedliebendes, sensibles und ver-
träumtes Kind vorgestellt, das 
niemandem Leid zufügen wollte 
und in seiner Jugendzeit zu ei-
ner pazifistischen Grundhaltung 
kommt. Nachdem ihm sein Mus-
terungsbescheid zugestellt wurde, 
beginnt für ihn eine harte Zeit, in 
der sein Bemühen um seine Aner-
kennung als Kriegsdienstverwei-
gerer illustriert wird. Ausführlich 
geht die Geschichte auf die Gewis-

Jan H. Röttgers

I  Rezension  II  Berichte von Mitgliedern  I 111110



sensentscheidung Brinkmanns ein 
und das schikanöse Tribunal, vor 
dem er sich verantworten musste 
und das seinen Antrag am Ende 
ablehnte. Die Zeit bei der Bundes-
wehr wird als entscheidend für die 
Herausbildungseiner Depression 
vorgestellt, die aber von den Bun-
deswehrärzten heruntergespielt 

wurde und nicht zu 
einer Entlassung aus 
dem Wehrdienst, son-
dern am Ende in den 
Suizid führte.

Beleuchtet wird eben-
falls die folgende Tor-
tur für die Familie, 
die in einer Todesan-
zeige auf die Ursa-
chen von Brinkmanns 
Suizid hingewiesen 
hatte und dafür an-
gefeindet wurde. Der 
Schmerz über den frü-

hen Tod eines Familienmitglieds 
machte die Familie in der Folge 
dann z.T. auch sprachlos und ließ 
sie Dinge verdrängen, die lange 
nicht besprechbar waren. Die Gra-
phic Novel ist ein Versuch, diese 
Geschichte aus dem Mantel des 
Schweigens zu holen und auch auf 
das Leid vieler Männer hinzuwei-
sen, die durch ihre Ablehnung der 
Wehrp�icht vor großen inneren und 
äußeren Kon�ikten standen und oft 
entwürdigend von der Gesellschaft 
behandelt wurden. Eine signi�kante 
Zahl von ihnen beging darum Sui-

zid, was in der ö�entlichen Debatte 
oft unterschlagen wird.

Insofern ist diese Graphic Novel 
auch für heute interessant und von 
Bedeutung; sie ist nicht einfach 
nur irgendeine Erinnerung an ein 
trauriges Schicksal, das vor ein paar 
Jahrzehnten passiert ist. In den heu-
te teilweise leichtfüßig geführten 
Debatten um die Reaktivierung 
der Wehrp�icht, angefeuert durch 
den Reigen der Kriegs-In�uencer, 
die den ö�entlichen Raum domi-
nant besetzen, wird der psychische 
Druck, der auf junge Menschen 
ausgeübt wird, die von der neuen 
Wehrp�icht betro�en sein werden, 
nicht einmal im Ansatz aufge-
nommen und problematisiert. Die 
Wehrpflicht tötet schon vor dem 
o�ziellen Ausbruch eines Krieges 
Menschen, die sensibel und von der 
sie umgebenden Gewalt belastet 
sind und die nicht über die adäqua-
ten Mittel verfügen, sich gegen die 
institutionelle Gewalt zu wehren, 
die über sie hereinbricht, wenn sie 
gezwungen werden, sich auf das 
Töten anderer Menschen vorzube-
reiten. Die Erinnerung an die Toten 
des Systems Wehrp�icht mahnt: nie 
wieder! Es braucht einen anderen 
Umgang mit den Menschen,  die 
aus gewichtigen ethischen Gründen 
den Kriegsdienst verweigern.

Hierzu leistet diese Graphic Novel 
einen wichtigen Beitrag und ist 
daher lesenswert.

Gegen mein 

Gewissen. Text & 

Zeichnung: 

Hannah Brink-

mann. avant-

verlag: November 

2020.  232 Seiten, 

Hardcover, vierfar-

big. ISBN: 978-3-

96445-040-1

Rezension
Franz und Klara entstauben - Für die Schule 
und für die Gemeinde

Frieden und gelingendes Leben 
miteinander brauchen eine gute 
Bildungsarbeit.
Für LehrerInnen und Menschen, 
die viel mit Kindern zu tun haben, 
kann dafür das Unterrichts- und 
Gottesdienstmaterial „Mit Franz 
und Klara von Assisi auf der Suche 
nach einem anderen Leben“ von 
Annika Landt und Hanna Dallmeier 
eine Hilfe sein.

Das Institut für Theologie und 
Politik in Münster hat nach langer 
Zeit zu diesen beiden schillernden 
Heiligen�guren ein befreiungstheo-
logisches Unterrichtsmaterial und 
Material für den Kindergottesdienst 
herausgebracht. Insgesamt ist es 
sehr vielversprechend und alles 
andere als langweilig.

Das vorliegende Material ist näm-
lich erfrischend anders als die oft 
anbiedernden oder moralisierenden 
Annäherungen an Franz und Klara. 
Es zeigt auf, dass und wie man mit 
Kindern auch hoch anspruchsvolle 
Themen in Auseinandersetzung 
mit Heiligen besprechen kann. Der 
Religionsunterricht und die Kin-
dergottesdienste sollten nicht von 
einer rosaroten Brille geprägt sein 
oder die Beschäftigung mit dem 
Glauben und GlaubenszeugInnen 
nur als nettes Beiwerk betrachten, 
um mit dem Leben irgendwie besser 
klarzukommen, aber mit dem Leben 
selbst nichts zu tun haben.

Die Arbeit mit Kindern kann die 
ganze Bandbreite des Lebens zum 

Jan H. Röttgers

I  Rezension  II  Berichte von Mitgliedern  I 113112



Sprechen bringen und so den Kin-
dern wirklich was bedeuten. So 
erscheinen Franziskus und Klara in 
dem Material als widersprüchliche 
Gestalten, die in ihrer Imperfektion 
den Kindern Inspiration und Identi-
�kation sein können. Kinder wollen 
aufregende Vorbilder, nicht welche, 

die moralisch voll-
kommen erschei-
nen, oder harmlos 
wie das herkömm-
liche Bild des Fran-
ziskus, der mit den 
Vögeln spricht. Hier 
findet sich Franz 
als  jemand,  der 
den Kontakt sucht, 
sowohl zu Gott als 
auch zu Aussätzi-
gen, den Armen, der 
Welt. Er überwin-
det die Mauern der 
Einsamkeit, die er 
im Reichtum seines 
kaufmännischen 
Elternhauses sieht, 

indem er alles hinter sich lässt und 
mit den Aussätzigen lebt und sie 
sogar abküsst. Zu diesen Erzäh-
lungen werden im Material Fragen 
besprochen wie: Was bedeutet 
Gesundheit? Vor was und wem 
ekeln wir uns?  Was brauchen wir 
eigentlich? Wovor machen wir uns 
Sorgen?

Klara von Assisi, auf die häufig 
im Religionsunterricht verzichtet 
wird, übernimmt viele der Ideen 
von Franz, aber interpretiert sie für 
sich als Frau anders, und auch ihr 
folgen in kürzester Zeit viele nach. 
Ihr Thema ist viel mehr Gemein-
schaft, insbesondere unter Frauen. 
Mit ihr kann man besprechen: Für 
wen haben wir warum Zeit? Ist es 
nötig, so viel zu arbeiten? Muss jede 
Sekunde wirklich gut genutzt wer-
den? Können wir nicht genügsamer 
und friedlicher miteinander leben?

Beide sprechen eine Sehnsucht 
nach unmittelbaren Beziehungen 
an, die Kinder wohl am besten ver-
stehen. Das Material ist reichlich 
und gekonnt bebildert und bietet 
so Kindern, die (noch) nicht lesen 
können, einen Weg der Auseinan-
dersetzung.

Das Material wirft viele Fragen auf, 
die nachdenklich machen, und es 
lohnt sich, auch jenseits des Ma-
terials mit Kindern über diese ins 
Gespräch zu kommen. Denn die 
Fragen bleiben:

Was brauchen unsere Kinder ange-
sichts einer doch sehr um sich grei-
fenden inneren Leere? Wie können 
Wege zu gelingenden Beziehungen 
und zum Frieden gesucht werden?

Das Material kann für 12,80 Euro beim ITP erworben werden. 
Bestellbar ist es per E-Mail unter: buecher@itpol.de
oder postalisch:
Institut für Theologie und Politik (ITP), Friedrich-Ebert-Str. 7, 48153 Münster

Hanna Dallmeier 

/ Annika Landt 

(Hg.): Mit Franz 

und Klara aus As-

sisi auf der Suche 

nach einem ande-

ren Leben. Mate-

rial für die 2./3. 

Klasse, Material 

für Kirche mit Kin-

dern. ISBN: 978-3-

91088201-0

Bürozeiten/ Kontakt 

Daniel Kim Hügel (Friedensreferent): 
Montag, Dienstag und Donnerstag von 
8.30 bis 13 Uhr sowie Termine nach 
Vereinbarung, 
Email: d.huegel@paxchristi.de

pax christi-Büro Münster
Schillerstraße 44a, 48155 Münster
Telefon: 0251-511420, 01573-3313106
Email: muenster@paxchristi.de
Webseite: www.muenster.paxchristi.de

Herausgeber: pax christi Diözesanverband Münster

Schillerstraße 44a, 48155 Münster, Telefon: 0251/511 420
E-Mail: muenster@paxchristi.de, Homepage: www.muenster.paxchristi.de

Bankverbindung: Darlehnskasse Münster
IBAN: DE40 4006 0265 0003 9626 00

Redaktionsmitglieder: Daniel Kim Hügel, Jan H. Röttgers

Lektorat: Christel Bußmann

Bilder: privat, pixabay (wenn nicht anders angegeben)

Druck: Kleyer-Druck, Münster-Roxel / Layout: Inga vom Rath

KONTAKT

IMPRESSUM

I  Berichte von Mitgliedern  I114



Rettende Erinnerung:

„Ein Gedächtnis seiner Wunder hat Gott gestiftet, 

der HERR ist gnädig und barmherzig. 

Speise gab er denen, die ihn fürchten, 

seines Bundes gedenkt er auf ewig.“

Ps 111,4f.


